
26

當 季 專 題 │ F e a t u r e

2626262626262666

當 季 專當 季 專季 專當 季 專當 季 專當 季 專當 季 專當 季 專當 季當當 題題題題題題題題題題題題 F e│ F e│ F e│ F e│ F eF eF eF eF eF eF eF a t ua t ua t ua t ua t ua t ua t ut ua t u r errr er er eeee

當
季
專
題 Fea

ture

　

工
藝
中
的
女
性
觀
點

　當我們提及工藝職人的形象時，

一般人腦海中最常浮現的經常是在

烈火和鋒刃的背景下，一雙男性

飽受風霜洗禮的雙手或堅毅專注如

鷹隼的眼神。這樣的形象顯現出一

般人對於工藝工作者的性別刻板印

象。不過事實上，從國立臺灣工藝

研究發展中心所認證的工藝之家

中，女性工藝家所佔的比例僅約一

成左右，歷年國家工藝成就獎的得

主，也多以男性工藝家為主，從這

些工藝界重要的獎項和成就中，似

乎印證了現代工藝是一個以男性為

主的職人領域。

　不過，在臺灣工藝的發展脈絡

中，傳統工藝的製作與傳習多以女

性為主，例如傳統藺草編織是由母

親傳給女兒、稻草工藝也常見女性

工藝工作者的身影、原住民族如泰

雅族、魯凱族、排灣族的染織繡工

藝，在傳統部落文化中甚至有嚴禁

男性從事的禁忌。在農業社會以生

活器物為主的手工藝，原本是農閒

時期的副產品，在日常生活與手工

藝無法切割的年代裡，女性的重要

性不可言喻。甚者，對大多數臺灣

的原住民族而言，女性從事傳統工

藝所進行的自我建構歷程，通常具

有族群文化的象徵意義，工藝技法

的傳承也大多隱含著族群文化的延

續和地方智慧的保存。

　然而，從日治時期以來，工藝生

產從日常生活中專殊化成為一項職

業以及各時期殖民政府對於原住民

工藝的刻意壓抑與禁止，使得女性

在工藝領域裡的角色逐漸消失，從

生活工藝的製作者轉變為工廠生產

線的女工。此外，傳統社會強調男

主外女主內的性別角色認定，使得

工藝技能在職業化過程中，女性常

因必須兼顧家庭生活照護之責，無

法專注於職場與工作角色的自我實

現。這對於需要長期累積技術與經

驗的工藝工作者而言，實為極大的

限制與瓶頸，也因此間接造成在當

代工藝領域中，男性工藝職人的人

數遠遠超過女性。

　但時至今日，臺灣的工藝產業在

歷經外銷導向經濟所帶來的興衰起

落之後，工藝在臺灣所代表的意義

　

一

烈

飽

鷹

般

象

研

中

成

主

些

乎文
．
圖
／
陳
明
輝 C

hen M
ing-hui

︵
河
邊
生
活
工
藝
咖
啡
館
負
責
人
︶

Local C
ulture Forged by Fem

ale Force: T
hree Stories of Taiw

anese Fem
ale C

raft W
orkers

維
繫
在
地
文
化
的
溫
柔
力
量
：
臺
灣
女
性
工
藝
工
作
者
的
故
事

本
文由今日地方經濟思維所帶動的工藝文化傳承為出發點，舉三

位臺灣女性工藝工作者為例，概觀其於傳承地方／部族文化與

振興地方經濟的雙重工作及歷程，為值此美學經濟時代的女性工作者

於地方工藝發展中的角色進行了具體描述。

As a curator and critic of Taiwanese ceramic art, the author observes the 

role and performance of female artists in the modern development of 

Taiwanese ceramic art initiated by the 1981 exhibition “Taiwanese and 

Japanese Ceramic Artists.” It is further informed by a survey of the styles 

of ten female artists of different generations. 



2752

已不僅止在經濟面向的貢獻，更多是藉

由工藝技術的傳承，來喚起在地文化與

地方傳統智慧的保存與創新；同時藉由

工藝技術的應用與轉換，來重振地方經

濟的命脈，維繫在地穩定的生活。在這

個艱難漫長的過程裡，我們不斷看到許

多女性工作者一肩擔起工藝技藝傳承與

維持地方經濟的重擔，以其柔性但堅韌

的力量，各自在傳統產業、社區、部落

裡扮演保存在地文化與維繫生活的關鍵

角色。本文將從手工藝產業轉型和族群

文化傳承的面向，藉由三個女性工藝工

作者的故事，讓我們更加貼近女性在當

代工藝領域中的重要角色。

木藝村的重振與轉型：連家淇

　謝厝社區過去著名的產業即為以聖藝

木藝公司為主的平板木雕及彩繪。聖藝

木藝的創辦人王志鵬、王志強兩人為雙

胞胎兄弟，年輕時北上臺北工作，習得

了木刻技術之後，回到故鄉成立了木藝

工廠，其中王志強的太太就是連家淇。

1980年代中期到1990年代初期，臺灣

產業正值外銷製造代工蓬勃發展時期，

伴隨當時政府大力鼓勵進出口貿易，當

年經營木藝外銷的「聖藝木雕」盛極一時，

市場橫跨美國、歐洲、日本，員工百人有

餘。聖藝木雕不但提供了村民龐大就業機

會，也成為穩定在地經濟的重要力量。

　「這個叫做『黑人吃西瓜』，那時候整年

都在做這個訂單，為什麼會做這個我也不知

道，就客戶看了喜歡，訂單量下很多。以前

我們接單製作通常都沒有編號的概念，貿易

商通常都會指著國外郵購型錄上的某個產品

請我們照著做。當年光生產這些手工木刻彩

繪的產品外銷，就養活了一整個村子。」任

雲林謝厝社區發展協會理事長的連家淇指著

一組黑人圖案的木雕樣品說。

　但好景不常，木工廠訂單應接不暇之際，

創辦人王志強和許多勤奮的中小企業主一

樣，在1997年因積勞成疾不幸病逝。幾年

間又逢大陸世界工廠崛起，臺灣外銷代工市

場快速萎縮，資金問題迫使工廠關閉，心灰

意冷的王志鵬甚至放火燒毀了當時大半的木

雕產品，在弟弟之後相繼病逝。「你看見我

人在，我還不一定是活著的」，接連遭逢巨

大變故，卻不得不一肩扛起家業重責的連家

淇說，「當時爸爸媽媽還在，小孩子也要

養，加上整個村子的師傅都靠我們的工廠生

活，我不可能就這樣放棄我先生的工廠，一

臺灣早期的木刻工廠多製作歐

洲基督教信仰相關的木刻產品

外銷，工廠的木刻師傅也會承

接各地廟宇木刻工作。

▲   在木雕代工產業興盛時期，
這些平版木刻彩繪產品的訂

單量足以養活整個村子一整

年的生計。



28

當 季 專 題 │ F e a t u r e

定要把工廠接下來。」當時她帶著身上僅

剩下先生過世後留下的103萬存款，咬著

牙把已經被拍賣掉的廠房設備買回來，揮

別靠著外銷市場興起的聖藝木藝，重新成

立了以內銷與觀光工廠為主的弘聖藝木藝

公司。

　環境在變，時代的腳步不停，幾年前中

國大陸工廠竄起對臺灣工業的衝擊，也嚴

重波及木藝工廠，不斷裁員求生存之下，

公司員工幾乎都離開工廠，所剩無幾。再

逢前幾年的秋颱，整片農作物和著農民的

血淚一起流成一灘死水，村民沒了收入，

年輕人更找不到工作。連家淇笑稱到了快

成死灰不得不轉條路求生的時候，她才會

被刺激另尋出路。

　從前的員工大都是村民，在不景氣的環

境下，內銷市場難以持續，於是弘聖藝雕

刻結合整個謝厝村民，往社區營造跨出轉

型的步伐。謝厝木藝經歷了近三十年的發

展，期間不論是風格、技法，還是目標

市場、產品形態都有過多次革新與改變。

看似順應時態之下的自然發展，其實實際

在面臨轉型並不是件容易的事。現在連家

淇將公司的經營方向轉向內銷、工藝DIY

體驗、社區文化體驗等，希望將過去產業

榮景的記憶，化為深耕在地生活文化的觸

媒，重新塑造謝厝木藝村的地方特色，讓

村子裡的年輕人可以有機會回到故鄉來一

起努力。

尋找部落文化與當代工藝設計的交

會點：林秀慧

　「我的人生現在回頭看來，每十年是一

個轉折，每個轉折前後所做的事情，看似

不相關，但過程中所累積的經驗，卻都在

不同階段發生意想不到的效用。」林秀慧

說。秀慧是臺東排灣族人，在她所成長

的年代，她的父親和許多族人一樣，離鄉

▲   林秀慧和工作伙伴們成立的Ata卡塔文化工作室，其主要商品
是部落工藝師手工製作的排灣琉璃珠飾品。

▲   琉璃珠項飾，卡塔文化
工作室製作。在傳統琉

璃珠配飾中加入現代設

計，使文化符碼充滿現

代時尚感。

▲
  桃豬系列商品—皮夾，

秋芳工作室製作。獸皮

與月桃原本歸屬於不同

的傳統工藝，透過設計

進行跨材質結合，嘗試

發展新的工藝應用。



2952

背井到北部來討工作，也因此使得

秀慧的童年生活在漂泊和遷移中度

過，加上國小時曾遭受同學種族歧

視，使得秀慧對於「文化」、「故

鄉」的概念都相當模糊，也從來沒

有想過有一天會回到臺東落地生

根。

　1980年代正值臺灣經濟蓬勃發

展，歐洲禮品市場非常興盛，林秀

慧和許多復興美工畢業的同學一

樣，進入禮品公司協助木器禮品的

設計，從產品打樣、生產、調色甚

至塗裝都必須參與製作。除此之

外，在北部工作期間，她也曾在圖

像授權公司和織造廠工作，從到紗

廠挑紗線到社頭的襪子工廠，都可

以見到她的身影。這些扎實的工作

經驗讓林秀慧在一般人還不熟悉智

慧財產權觀念的時代，除了基本設

計能力之外，也培養了從圖像授

權、產品設計到生產製造各個環節

的產業基礎能力。

　當看到別的國家積極透過保存文

化，轉化為觀光資源的時候，林秀

慧也開始反思自己的文化根源到底

是什麼？「在開始思考這些問題的

時候，電視媒體不斷地播送我們怎

麼定義自己的故鄉？我們對故鄉的

記憶在哪裡？」這樣的議題對於從

小到大到處遷移，不知何處是歸鄉

的她產生極大的衝擊，「這也是奠

定我要回臺東的重要轉折。」林秀

慧說。

　2008年，為了讓臺東的工藝工

坊和創作者有一個相互交流、對外

發聲和展售在地工藝的場域，當時

在原社負責推動部落工藝與文化傳

承的林秀慧決定租下臺東糖廠的倉

庫空間，將原本廢棄老舊的倉庫，

改造成充滿原民風格與工藝手感的

展售與工作場域。在實際參與生產

的過程中，她才發現，當時原住民

工藝所製作的產品質量不穩定的原

因是製作者都不是固定職，而是被

「社會服務」的所謂弱勢者，所以

她希望能透過建立部落自己的生產

基地和展售管道，來擺脫這種社會

救濟式的工藝生產困境。

　為了重新建立工藝生產能力，林

秀慧也經常到南投草屯的工藝中心

參與培訓課程，當時日本的宮崎清

老師受工藝所（工藝中心前身）翁

徐得所長之邀來臺訪問期間，林秀

慧也從宮崎清身上學到許多新觀

念，也使她堅定走向找回母體文化

之路。加上遇上致力於部落文化重

建的前輩尤瑪．達陸。在尤瑪的鼓

▲

   莫拉克風災發生之後，
林秀慧也帶領工藝師們

進入災區，藉由手工娃

娃的製作，陪伴部落走過

災後重建的艱難時刻。
（圖版提供／林秀慧）



30

當 季 專 題 │ F e a t u r e

勵下，讓她被更深地往自身文化的土裡踩。

　回到部落實際從事工藝傳承的工作時，林

秀慧才發現，不只是新生代的部落年輕人，

即使在部落裡已經工作很久的工坊，因為文

化知識的匱乏，無論再怎麼強調工藝技術與

設計美感，都無法彌補文化斷層對部落工藝

產品形似而神非的關鍵影響。他們的文化知

識也相當匱乏，也才理解到這個世代的文化

斷層已經相當嚴重。也從那個時候開始，她

和工作夥伴們成立了原社部落工藝學堂，共

同針對各工坊在創作與工藝生產所面臨的問

題，藉由專業課程與文化工作營的累積，共

同提升伙伴們的工藝技術與文化認同。「因

為我們的目標最重要的不是獲利，而是我們

的文化、我們的工坊、甚至部落可以怎麼繼

續走下去。」林秀慧說。

　第二個十年過去了，他們嘗試藉由完整的

傳統工藝學習歷程，將部落文化轉化為具有

文化涵義與族群美感的文化商品。而他們比

任何人都了解，在一無所有的情境下，只能

緊緊抓住創意的無限可能，透過設計轉化文

化元素，透過資源整合，創造新的部落經濟

與對於母體文化的想像。也希望藉此讓工坊

以體現學習的方式，帶動傳承文化的使命與

回饋在地部落，讓各族群的多元文化能延續

下去。

肩負文化使命的工藝傳承之路：尤

瑪．達陸

San qa niy ku k-m-kgi San qa niy ku k-m-kgi，

San qa niy ku k-m-kgi...（祖靈呀，不管我們

去哪裡，你都要帶著我們走⋯⋯） 

——泰雅古調

　　

　傳統泰雅織布織作完成之後是一塊頭尾相

連的完整布匹，「織圓」與泰雅族的生命哲

學息息相關，在泰雅族人的觀念裡，生命的

循環從來到人世間、經過彩虹橋再回到祖

靈地，都是隨著生命過程的際遇與努力，

織作是泰雅族女子終其一生必須不斷學習、創新與挑戰自我的生命志業。織布不但貫穿了織者自身的生命歷程，也是連結

人際關係與扮演穩定部落生活與文化傳承的主要力量。



3152

如螺旋狀一圈一圈不斷向前延伸，隨著時

代不斷改變的圓。對泰雅織女而言，織作

就是在編織織者的生命。所以，泰雅族的

編織工藝是泰雅族生命觀的精髓，傳統織

布技藝的消失也幾乎等同於泰雅族文化的

消逝。然而，在尤瑪．達陸開始找尋與重

現泰雅織作技藝之前，泰雅族文化的確已

經因為無情的歷史際遇而消逝了將近五十

年。

　連尤瑪．達陸自己都無法想像，當年這

位從小在平地長大，在漢人教育體制下一

路成績優異，後來甚至成為國中國文老師

和公務員的泰雅女子，在人生最順遂自信

的時刻，會放下所有令人稱羨的人生回

到部落，開始漫長的尋根之路。誰也沒想

到在眾人都認為泰雅傳統已經不可能尋回

的時刻，尤瑪．達陸花費了二十幾年的時

間，和她所建立的野桐工坊成為保存最完

整的泰雅服飾和豐富圖紋圖紋並且能製作

泰雅族八大支群服裝系統的地方。

　「當我們開始重製泰雅族的織品時，一

般觀光景點都還只有看起來像山地布的

山地布，完全沒有我們原住民族文化的

內涵與美感，」尤瑪拿起一件新娘服的上

衣說，「這麼美麗的顏色、這麼美麗的圖

紋，是泰雅族的織女一代代口傳身承下

來，我們只要能夠把這樣的美麗找回來，

我們的文化就有希望。」但是在象鼻這個

和其他原鄉部落一樣的地方，有能力的人

都離開了，留下的都是無法擺脫命運惡性

摧殘的人，剛開始很多來到工坊的織女，

背後都有一個令人鼻酸的際遇，她們也都

是必須一肩扛起家計的人。「剛開始根本

不在處理織布的事，我在整備他們的心往

織布走去，調整她的心調整她的家庭。這

事就調整三年。」尤瑪說。

　為了讓泰雅文化能夠繼續延續下去，讓

部落可以建立獨立自主的經濟循環，尤瑪

和工坊的伙伴們開始思索如何透過累積許

久的文化厚度與工藝技術，創造現代泰雅

族文化的未來。因為對於泰雅族而言，泰

雅織女的織作和圖紋本來就不是一成不變

的，而是隨著織女的能力和時代的改變，

織女們運用傳統織布技巧，創作出屬於自

己家族的織紋，這些織紋一旦被族人認同

之後，這些圖紋也會成為傳統圖紋的一部

份。所以，泰雅織女不只是編織工藝的匠

師而已，而是肩負文化傳承與藝術創作的

藝師。

　現在，尤瑪暫時放下了工坊，專心致力

於民族教育的工作，因為她知道無論現在

如何努力將泰雅織布工藝找回來，隨著耆

老一個個回到祖靈地，文化消逝速度愈來

愈快。如果沒有從民族教育的根本著手，

泰雅文化就會隨著這一代織女生命消逝而

消失，現在的努力也都將白費。因此她希

望現在從幼兒園開始，建立起屬於泰雅族

的民族教育，一步步往民族小學、民族中

學、泰雅染織工藝專門學校的方向前進建

立屬於泰雅文化的民族教育制度，讓泰雅

族文化重新深植在每個泰雅族人身上，讓

部落文化能夠永續長存。

▲
   從「色舞繞民族幼兒園」開

始，尤瑪在國內華德福和蒙

特梭利的幼兒教育專家協力

下，正一步步建立起屬於泰

雅族的民族教育。


