#### 寺廟藝術(四)臺灣寺廟建築的空間觀念

# 臺灣寺廟建築的空間觀念1

## ●圖·文/謝宗榮●

台灣傳統建築是台灣文化的歷史產物,因 此當我們欲欣賞台灣傳統建築若只停留於以建 築技術與藝術為範疇,總無法予人有更進一步 與傳統文化相結合的不足之感,因此,必須對 於傳統建築的思想觀念有所認識,方能真正體 會傳統建築的精緻內涵,以及其反映出的空間 藝術美感。

西方建築學者多有強調文化因素對於建築 之影響者, Geoffrey Broadbent曾說建築是文 化的象徵,而Amos Rapport更指出:文化為決 定住屋型式的主要因子,氣候、材料、技術、 經濟爲修正因子(引自孫全文、王銘鴻 1987:10)。這種以文化爲影響建築特色的主要 因素的現象,在中國傳統建築上更是明顯。傳 統建築學者王鎭華也認為:建築的背景,有自 然環境、經濟、社會、政治、科技、思想等 項,舉凡自然界予人的種種活動都是建築的背 景。當然,思想--尤其是以形成文化脈絡的大 傳統的思想--有時更具有其主導地位,不只消 極反應於建築上而已(王鎭華1984:88)。臺灣傳 統寺廟建築是傳統文化中十分重要的一個面 向,從寺廟建築的各個層面都可直接或間接的 感受到傳統文化的精神內涵,而這些傳統文化 內涵當然也反過來對於傳統建築產生著十分深 遠的影響,因此,我們可以說臺灣傳統廟宇建 築的發展乃是以傳統文化作爲其背景因素的, 這種來自文化方面的背景因素尤其以傳統民間 信仰中的「空間觀念」,對於廟宇建築的影響最 爲明顯。

傳統建築學者關華山指出「空間觀念」爲 建築與文化之間啣接的橋樑,依據關氏的論 點,「空間觀念」是文化的產物,流露在人們 使用空間的方式上,亦即表現在居住、營建行 爲和建築式樣上。至於「空間」的概念,建築 學者與一般人大致都有共同的認識,但是要詳 細說明它,卻又常常很難捉摸。關華山認為, 空間可視爲存在在我們每個人四周的這個世 界、宇宙,它是一個存在的事實、客體(關華 山1980:176)。依此觀點而言,生活在同一地 域、同一社群的人,大約會感受到那麼一種相 同的「空間」;而生長在不同自然環境的人, 其所經驗到的「空間體驗」也會截然不同。然 而關華山亦指出,雖然就算生活在相同的自然 環境中,也會因爲「文化」的因素而會有不同 的空間認知。這種「人對空間的認知」包括了 意識與潛意識兩層次,如果又因爲文化的塑 模,也會形成一個獨立完整的思想體系,亦即 其所稱的「空間觀念」。因此,不同文化的社群 聚落,其所形成的「空間觀念」也必定不同。 如此一來,對於建築或聚落的思考,便不只將 限定於純物質層面的空間機能、營建方法或歷 史沿革、設計美學而已,而是將它提升至「文 化層面」上來思考,而有更深入的意涵方面的 探討。

依關華山的意見,台灣傳統民間的空間觀念能牽連、展現在民宅設計的有三項。一是民間宗教的「人界觀念」;二是風水的「生氣觀念」;另一個是倫理的「位序觀念」(同上

<sup>1</sup>本文承洪文雄教授惠賜寶貴意見,僅此致謝。

引:179-180)。並指出,前二者分別來自不同的 宇宙觀;而後者則因爲以儒家倫理爲主的教化 既廣且深,因此事實上以爲漢民族所共有。所 謂的「人界觀念」是指「天、地、人」三界之 一的「人界」而言,而「三界」則是包括了人 間現實環境以及超現實的天庭、冥府,亦就是 人、神、鬼所各自「居住」的環境。然而,以 台灣民間信仰的資料來看,神、鬼、祖先的信 仰固然可以區別爲不同範疇,但並不是穩定不 變的結構,而三者之間範疇轉換的連續過程的 呈現,正是台灣民間信仰的特色(呂理政 1992:13)。因此,關文所探討的建築雖然僅限於 「民宅」部份,但文中亦不僅描述單獨的「人界」 觀念,而連帶也述及「天庭」與「陰間」觀 念,甚至帶出了三者之間的相互關係。故筆者 以爲將關文「空間觀念」的第一項內涵,由 「人界觀念」擴大爲「三界觀念」應較爲貼切, 也更能符合下文所要探討的傳統民間信仰廟宇 部份。

其次,關華山認為,民間宗教的三界觀念 是具象的宇宙觀; 風水說卻用抽象的「氣」來 解說自然(關華山1980:184)。而且風水觀念又 是漢民族文化中獨特且歷史悠久的觀念,因 此,特別將之獨立於宇宙觀之外來探討。再 者,所謂倫理的「序位觀念」,則表現在傳統民 宅空間依據倫理分親疏的原則,以及不因住宅 規模擴充而影響的向心力(同上引:193)。關於 風水觀念,傳統廟宇建築,並不因爲其非著重 於居住的實用功能而有所減低風水在建築中的 重要性。至於倫理的「位序觀念」,表面上似乎 並不契合由神所居住的廟宇上,但神界的「組 織」結構基本上是模仿人界的「君權政體」所 建構的,因此各神明之間也會因爲「神格」的 差異而影響了建築本身的空間觀念,故序位觀 念仍是符合現狀的。下列即以關文提出的「空 間觀念」爲基礎,來說明臺灣傳統廟宇建築的 空間觀念。

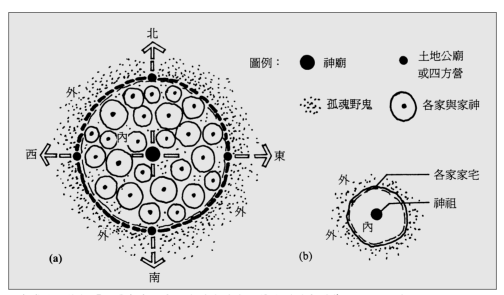
#### 信仰的三界觀念

首先在臺灣民間信仰的「三界觀念」方 面,臺灣民間對宇宙的看法,是以古代三界式 的宇宙觀爲基礎,融合了儒、釋、道三教的思 想,將世界分爲三界,即「天界」、「明界」和 「幽界」, 各界均有分明的界限與範圍:一、天 界:又稱「天庭」或「天上」。是至上神玉皇大 帝(天公)以及天神的住處和活動的場所,從 其職責來看是統轄宇宙萬物的中心,凡人間的 施福降災均出於天命。世上的先聖先賢,具有 豐功偉蹟的偉人死後均可升天爲神。二、明 界:又稱「陽界」、「人間」或「地上」,是萬 物生靈棲息所在與活動的場所。是天上眾神代 天巡狩的地方,因爲地面上充滿了地獄關不住 的凶神惡煞和無祀孤魂, 在地上危害人畜。 三、幽界:即「陰間」、「地府」或「冥府」, 是鬼魂棲息與活動場所,也是陰府眾神賞罰亡 魂之處,所謂十殿閻羅、十八層地獄就在幽 界。而台灣民間所崇信的神靈則分別居住在天 界、明界和幽界、依照神靈的性質可分爲「自 然崇拜」、「亡靈崇拜」和「庶物崇拜」等三項 (阮昌銳1981)。

有趣的是這「三界」之間的關係在表現 上,似乎是一種「縱的」、不平等的上下關係, 但卻也同時被呈現在現實的聚落空間中。這種 現象,關華山認爲可以從三個方面看出(關華 山1980:181-184):一、是使居住環境顯示出一 種潛在的內外空間的分辨,其層次乃內由神 明,外由鬼怪逐層界定。最明顯的例子是,社 區的神明即從天而降,居住在廟裡。村有村 廟,城有城隍,不同的人群有不同的守護神, 成爲層層相包的祭祀圈,像層層的超現實力量 的行政轄區。二、是三界觀念表現在建築物的 兩種裝置上,一種爲「驅鬼辟邪」用的「厭勝 物」(辟邪物),另一種則爲「招祥納福」用的 仙花異草、吉禽瑞獸、神仙人物、吉祥圖案 等。三、是表現在建築物的營建過程,從頭至 尾充滿著禁忌與儀式,如起造動土伐木要選吉



1.台灣民間信仰宇宙觀中的「三界」圖 (引自關華山1980:180)。



2.台灣民間信仰「三界觀念」裏潛在的內外空間層次 (引自關華山1980:181)。

日、吉時,且必須舉行一定的祭拜儀式(如地基主、五坊宅神、魯班三郎等),在營建過程中也必須逐步預置一些厭勝(辟邪)物與舉行必要的厭勝(辟邪)儀式。

而這種「三界觀念」的表現,在以廟宇建 築爲主的空間方面,並不會因爲神明本身即具 有「靈力」而有所減弱,比起民宅來甚至有過 之而無不及,只是表現出來的面貌稍有不同。 台灣民間信仰廟宇一向是傳統台灣漢人聚落的 中心,隨著祭祀圈或聚落規模的大小不同,廟 宇也有其大小、等級上的差異2;也有因爲族群 (祖籍)的不同而有神祇信仰上的差別。在鹿港 地區,就有所謂的「閤港廟」(全鹿港人共同供 奉)、「人群廟」(同一祖籍的人供奉)、「宗族 廟」(同一姓氏或家族的人供奉)與「角頭廟」 (各角頭居民各自供奉) 等四類不同型態的廟宇 (林會承1985:131)。而鹿港地區除了一般聚落的 「生活圈」型態之外,更因爲信仰地域的分割形 成了「角頭廟影響圈」(同上引:86)。以九間古 蹟級的廟宇來說,就有來自三界不同的神祇: 來自「天界」的如觀音佛祖 (龍山寺)、天上聖 母(天后宮、興安宮)、文昌帝君(文祠)、關 聖帝君(武廟)等;來自「幽界」的如城隍爺 (鰲亭宮城隍廟)、地藏王菩薩(地藏王廟) 等;與固定居住在「明界」的蘇府王爺(金門 館)、三山國王(三山國王廟)等3。這些廟宇除 了有自己本身的「轄境」、各自成爲各地域的中 心之外,不少廟宇亦有依照廟宇位置爲中心 的、所謂「鎭五營」的辟邪設施;甚至一些較 爲傳統的聚落更有「五方廟宇」的配置(即四 方土地廟與中央公廟),構成五行方位的保衛防 禦點(呂理政1992:50-51), 鹿港街鎭舊有的四 方土地廟即是最佳的例子。

而在建築物的吉祥裝飾方面,廟宇的形式 與民宅大致是類似的,只是由於台灣民間的信 仰心理影響,將每一座廟宇幾乎都裝飾得繁複 異常,尤其是愈晚期修建的廟宇在裝飾方面更 是幾乎達到飽和的狀態,我們從鹿港現有格局 相仿、約略建於同時期卻經過不同修整過程的 龍山寺與天后宮之間,其在裝飾上的差異,即 不難看出此等現象。至於在辟邪裝置方面,廟 字與民宅所使用的辟邪物則有較爲明顯的不 同。除了一般民宅所見的「中樑八卦」辟邪之 外,廟宇通常以河圖、洛書、寶塔、龍、麒 麟、神仙人物等爲主,而這類辟邪物也由於人 與神明的「地位」不同,故是一般民宅所不能 使用的。至於在建築物營建過程中的禁忌與儀 式,廟宇與民宅一樣必須經過特定的程序,甚 至比民宅更爲嚴謹且隆重,並且廟宇建築本身 也因爲主神「神格」的不同而有其一定的規模 與各部份的營建尺寸(魯班經及納甲法)。

#### 風水的生氣觀念

其次,在「風水的生氣觀」方面,關華山 則認為表現在三個方面(關華山1980:186-192):一、生氣觀念賦予選擇基地、建築物軸 向一明確的決定機構,亦就是所謂的「主軸線」 與風水上的「向法」。二、生氣觀念表達在建築 物的對稱、向背,以及層層相抱的做法原則 上,亦就是建築群在軸線上的左右對稱性與護 龍、多進形式,以及正背的地形地理上。三、 是特重大門與其他如高度、平面尺度等,如地

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 這種因聚落或祭祀圈規模大小,所造成的等級上的差異也有例外的情形,政治因素的介入,如新、舊媽祖宮的敕封,以 及城隍爺等級的制訂等情形,都會影響民間對廟宇「等級」上的認定。

<sup>3</sup>依宗教學者董芳苑的說法,臺灣民間信仰之神主組織可分爲文、武兩部,類似現世的文官、武官系統;在文部眾神職司方面,由至上神玉皇上帝及三界公與南、北斗星君等所領導的眾神,可區分爲中央行政神、地方行政神與陰府行政神等三大部份(董芳苑1997:180-182)。對照於「三界」的觀念,則天公、三界公、南北斗與中央行政神爲「天界」神祇,關聖帝君爲商務神、天上聖母爲航務神、文昌帝君爲學務神,故三者皆爲天界神明,三山國王爲粵籍人士守護神、蘇府王爺爲浯江(金門)人守護神,兩者皆在守護地方而爲地方行政神,故爲明界神明;地藏王與城隍爺則爲幽界(陰府)行政神。

氣的引入或折衝、水池與井等設施的配置位 置。

風水的觀念在我國起源很早,約於三國時 代就已形成一個獨立的體系(李約瑟 1956:26、關華山1980:186) 發展至今,已十分 盛行於民間, 甚至與民間宗教信仰相融合運 作,其解析的過程稱爲「堪輿」,堪輿的體系則 有「形家」與「理氣」之分。「形家」也稱爲 「巒頭派」、「形法」即「山水」,著重於山川形 勢,其判斷之準則視地理環境而有所不同,山 區以山脈走向爲主, 平地以河川走向爲主。 「理氣」也稱爲「方位」即「向法」,是以太 極、兩儀(陰陽)、四向(左右前後)、八卦爲 基礎,結合「河圖」、「五行」、「九星」、「合 數」等,以判斷建築坐向(特別是中軸線及門 向)之優劣(林會承1990:13-15)。林會承認 爲,中國傳統建築的「空間」觀念即源自於國 人對自然現象之詮釋,以及風水觀念中「氣」 之聚散;前者建立了相對的方位觀,後者塑造 了空間的環抱觀。「方位觀」即上述的「向 法」,至於「環抱」之觀念,亦以正廳(正殿) 爲核心,利用屋舍、水池、小丘、植物等將其 層層環繞護衛,使「氣」不至逸失;如龍山寺 環繞主殿周圍的迴廊、邊廂與寺前的水池(已 被填平做其他用涂)、樹木等。其次,以庭院為 「明堂」,愈接近正廳(殿)者愈小(前寬後 狹),以利於「聚氣」(同上引:31)。臺灣民間也 相信,這種氣聚得愈強,神明的靈力也會愈 大。

臺灣傳統民間信仰廟宇一般多在聚落或城 市之重要位置上,在丁字路口壓邪或市集的廣 場旁邊,坐向多爲南向或西向,這也是臺灣清 代 重 要 建 築 物 所 喜 用 的 方 向 (李 乾 朗 1979:112),如鹿港最重要的廟宇天后宮與龍山寺,前者在街區的北端、後者在街區南端,都具有護衛聚落的用意,且都大致採西向的坐向;而如興安宮則位於丁字路口,有壓邪的作用。至於在主軸線方面,或許也因爲廟宇通常是模仿中國古代宮殿式建築而建,則以縱向居多,少見有橫向發展的軸線;而其軸向比起一般民宅甚至更爲鮮明。

## 倫理的位序觀念

第三,在倫理的「位序觀念」方面,關文 則引費孝通的說法,將我國傳統社會「群」的 觀念,以爲我國傳統社會的格局,稱之爲「差 序格局」以別於西方的「團體格局」<sup>4</sup>。此特質 正表現在人們使用與居處空間上,而以此「差 序格局」來對待空間的態度,則可稱之爲「位 序觀念」,並表現在下列三方面(關華山 1980:193-210):

其一、位序觀念間接表現在建築規模大小的差異與單元組合的情形上。臺灣傳統民間信仰廟宇之規模大小除了各聚落的社會、經濟因素的影響之外,也與主神「神格」的高低、或是主神信仰的強弱與普及範圍(祭祀圈等級)有絕對的關係。如前所述,在同一座廟宇中供奉主神的建築物通常高於其他神祇的建築,其規模也較大。而就算同在一個聚落之內,神格高的神祇其廟宇規模也通常高於神格較低神祇的廟宇,如鹿港古蹟廟宇中,供奉觀音菩薩的龍山寺與供奉媽祖的天后宮,其規模就大於其他廟宇。再者主神之信仰強、普及性廣的廟宇其規模也通常大於其他神格較低神祇之廟宇;如鹿港的天后宮與興安宮所供奉的雖然是同一神祇,但由於泉州人崇拜的天后宮比起興化人

<sup>4</sup>在西方的「團體格局」概念裡,每個成員是平等的,各有一定之權利義務;團體則依據法律來維繫個人,同時獲得它自身的利益。個人與群體如此之關係很機械,但也很明快,團體的範圍也很清楚。中國傳統社會卻少有這樣的團體,所謂群體基本上仍然以自我爲中心,而後視利益、情勢攸關的情形,由各層親疏中可任取一層,畫出「我群」與「非我群」的界限。因此群的範圍可大可小,可分可合(關華山1980:193)。

的興安宮其信仰程度與普及性都來得為強、為 廣,故興安宮的廟宇規模遠不及天后宮;而鹿 港一般的「閤港廟」之規模也幾乎都大於「人 群廟」、「宗族廟」與「角頭廟」。因此,單看 廟宇規模的大小也可以了解其主神的高低及其 信仰的興盛與否。

其二、位序觀念表現在建築正偏空間層次 的分辨--左先右後、左大右小的原則。生氣觀念 賦予傳統民宅(廟宇)一個定點,和由此定點 决定的方向;而序位的空間觀念也需要定點, 但卻是用來定出建築中最奠貴之位置--置神丰祖 牌(主神神位)的正廳(正殿)。同時也需要一 個方向,來滿足位序觀念的方向感、儀式性。 方向加上定點,便分辨了縱向空間的內外層次 與橫向空間的正偏層次。在傳統漢人社會中, 「禮法」與「空間」觀念是互爲表裡的,前者區 分「人」(甚至是神、鬼、祖先)的地位,後者 區分「空間」的地位;人與空間均有地位,從 而構成嚴謹的組群關係(林會承1990:31)。如鹿 港龍山寺的主殿與前殿、後殿之間構成縱向的 正偏關係,主殿爲正、前殿與後殿爲偏;其前 殿(三川殿)的中央三間(明間、左右次間) 因「三川脊」的中段提高比兩旁爲高聳,故明 間爲正、兩旁的次間爲偏。

其三、序位觀念表現在建築內外空間層次的分辨。林會承也指出:其「方位」係以正廳(正殿)爲核心,以其朝向爲中軸線(即「分金線」),以此兩者區分正偏、左右、前後及內外之性質(林會承1990:31):一、距中軸線近者尊,遠者卑,即所謂「正偏」;如廟宇主殿爲傳,供奉主神,而偏殿則爲卑,供奉副祀之神祗,而且左殿神祇之神格必定高於右殿,左右兩殿則成爲兩條副軸線(呈現在一般民宅中則爲「護龍」)。以鹿港爲例,清代中期以前的傳統民間信仰廟宇一般沒有副軸線,而是與民宅相仿的採用護龍方式佈置。二、在中軸線左側者爲尊、右側則爲卑,即所謂「左右」,如廟宇主殿的主神龕與其左右邊廂的關係。三、以廳

堂爲界,前爲「堂」、後爲「室」,即所謂「前後」。在廟宇中則是主殿與前殿、後殿的關係,成爲前後之間的差序。四、以正廳(在廟宇則是主殿)爲基準,視其相對距離,近者爲「內」、爲尊,遠者爲「外」、爲卑,即所謂「內外」。此外,空間之尊卑亦反應於高度上,尊者其臺基及屋脊亦高,反之則低。如廟宇建築群中主殿的臺基與屋頂必定比前殿、後殿、偏殿的要高(如鹿港、艋舺的龍山寺);也有因後殿所供奉神祇之神格高於主神,而將後殿建得比正殿高者(如台北北投關渡宮、松山慈佑宮),但這通常是在晚近修建的廟宇中才有此現象,臺灣早期的民間信仰廟宇,一般不會有此等配置。

傳統建築的「空間觀念」即由上述三界、 生氣、位序等三個主要面向所交織構成, 且反 映在實質的建築文化與建築實體之上; 在民宅 中如此,在廟宇建築中亦如此。而我們從觀察 比較台灣傳統廟宇建築與民宅之間在式樣風貌 上的差異,再加上上述筆者以關文觀點爲基 礎、並以鹿港地區現存數座古蹟級廟宇爲例所 做的探討之中,不難發現台灣傳統民間信仰廟 字在注重空間觀念的運用方面, 比起傳統民宅 可說更有過之。這三項民間流傳的空間觀念, 雖然有其不同源頭,但表現在民間的建築物使 用行爲與式樣之上,卻有相輔相成的效果。譬 如:民間信仰裡由神鬼層層界定的內外空間與 位序觀念的內外原則相合,同時內外的層次也 增強了生氣觀念裡藏風的作用; 又如生氣觀念 引導的吉凶分辨與神鬼的分辨相通,所以風水 說的種種規制與魯班經的符咒、禁忌有著相似 的內容;而倫理位序觀念所需要的方向感與定 點,又由風水的向法仟定基地所決定(關華山 1980:211)。然而關華山亦認為,傳統建築式樣 的所有處理並不能都由上述三個空間觀念所囊 括,而尚有制度習俗、生活行爲及實質環境的 層次,在民宅中如此,在廟宇中亦然。

#### 思想的陰陽觀念

陰陽兩元的思想源自於《周易》,是漢民族 傳統對於天地世界的基本認知,所謂「一陰一 陽爲之道」,即易道是由陰陽變化和合以起的, 如日月變化、男女交合等。這種陰陽二元觀表 現在空間觀念上,則認爲空間的構成不全然是 實有物質所構成的實體,亦不是無所觸摸,空 無一物的虛體,而是實體與虛體所溶合而成的 空間本體。再者,以陰陽爲代表的二元觀念, 其兩元之間並非是對立、相抗衡的存在,或是 彼此不相容而相互排斥的,二元之間實際上是 以相互交集、循環互生的型態存在者,亦就是 陰中有陽、陽中有陰, 且陰陽之間以一種流動 的態勢呈現出來, 正如「太極圖」所呈現出的 圖像一般,數千年來幾乎已成爲漢民族最爲普 遍而通俗的宇宙觀,這種陰陽思想也被運用於 傳統木構建築之上,使漢民傳統建築呈現出與 西方古典建築截然不同的空間藝術。

陰陽二元的觀念表現在空間觀念上,則認 爲空間的構成不全然是實有物質所構成的實 體,亦不是無所觸摸,空無一物的虛體,而是 實體與虛體所溶合而成的空間本體。這種由陰 陽觀念所發展出的「虛實觀」事實上也是中國 傳統建築的最大特色之一,尤其是虛實觀的發 展更豐富了園林藝術,成爲一種中國獨特的 「空間之美」;而在合院式建築中,一進一院空 間感受一實一虛、一放一收,原本無奇,但配 合每一進臺基的上下,兩三個踏步的高度變 化,這就把「運動感」帶進來,增強了實收虛 放的效果(王鎭華1984:118)。臺灣傳統廟宇建 築傳承了傳統漢民族建築的陰陽二元空間觀 念,也相當貼切的將其運用於建築空間的營造 之下,最明顯的如一些較具規模的合院式廟 宇,在各殿堂(建築實體)與院落(建築虛空) 之間的配置,亦就是傳統建築組群中的進(落) 與庭院(埕)之間的配合關係,將虛實、收放 的陰陽觀念呈現出來,而廟宇位於正殿前的拜 亭(軒)則是中介空間的最好例子。當我們穿

越在這些廟宇的各殿與院落之間時,便能感受 到這種放收之間帶有韻律、運動感,由虛實的 二元並存所反映出的空間藝術。

# 無形空間的認知

上述所提出的台灣傳統廟宇的空間觀念, 基本上都可算是傳統漢人文化中對「空間」的 看法,亦可溯源於傳統漢人文化中的「宇宙 觀」。關華山也指出,大體上人的空間觀念可分 爲兩類:一個來自大尺度的宇宙觀,其中尤其 著重人對自然的詮釋;另一類來自尺度較小的 空間,是無限世界裡的有限空間,亦即人們生 活的舞臺(關華山1980:177)。但若僅就思想、 哲學層次而言,筆者以爲前述關華山分爲兩類 的空間觀念,事實上是二而一的。中國自古即 將天、地、人三者視爲宇宙一體的發展,因此 而有「天人合一」或「天人相應」、「天人相參」 之說;這種「天人合一」的思想在《黃帝內 經》、《春秋繁露》、《淮南子》中曾有詳細的 闡述,中國象數醫學學者亦有「人身小天地」 的說法。故關華山所闡述的空間觀念事實上也 是屬於傳統漢文化「宇宙觀」的一部份,只是 因大小傳統之間層次的差別,流行在民間的便 被稱爲「三界觀」、「風水」、「向法」等意義 了。因此就這一方面來說,筆者以爲,是無法 以空間尺度的大小來概分漢民族傳統的宇宙觀 的。職是之故,筆者嘗試由另一個角度來區分 傳統漢民族對空間的看法,那就是將空間概分 爲「有形空間」與「無形空間」兩種。

由有形空間所發展出的空間觀念方面,諸 如上述所探討的,小自建築物、建築群,大到 聚落、城市等人文空間,甚至是人文空間以外 的自然空間,這些可由感官經驗所實際體驗的 三度空間,都是屬於這類「有形空間」。至於無 形空間方面,就不是一般的感官經驗、甚至是 「理性」所能輕易描述的;而這種無形空間的空 間觀念在台灣傳統民間文化中,卻是十分重要 的一個面向,尤其是在民間信仰裡,雖然這類 無形的空間觀念只能由一些具有象徵或符號意義的「物件」與「設施」來表現,但長久以來卻已幾乎發展出一個十分完整的體系。上述所提出的「三界觀念」、「風水生氣觀」等在處理超自然的觀念方面,即屬於這類無形空間的範疇。

探討民間信仰中的空間觀念,是瞭解通俗 宇宙觀的一種方法;而民間安置的空間「厭勝 物」(辟邪物)則提供了對空間觀念的若干重要 概念(呂理政1992:7)。台灣民間信仰文化中, 傳統辟邪的內容十分龐雜, 辟邪物的種類也很 多,其中有專爲保護聚落、廟宇及屋宅而設置 的辟邪物,可以稱爲是一種「空間護衛辟邪物」 (簡稱爲空間辟邪物)。空間辟邪的對象有「風 水煞」和「鬼煞」兩者,前者是指不合宜的風 水所造成的「沖煞」,後者是指散遊各處而隨時 可能作祟人間的野鬼和厲鬼所造成的沖煞。而 在空間辟邪物的設置方面,一般有環衛型與沖 制型兩種;前者以四隅或五方的環衛型態鎮守 聚落或建築物,後者則以面對沖射方向以抵禦 邪煞入侵(同上引:7)。而廟宇是台灣傳統漢人 聚落的信仰中心,也使聚落的認同象徵,當然 更需要以辟邪物來守護,防止惡煞入侵。一般 常見的廟宇主要辟邪物有:照牆、豎五營,中 樑辟邪,其他如貼「五方符」與豎「黑令旗」, 以及寶塔、龍、虎等圖像性的辟邪設施。

在臺灣民間信仰文化中,辟邪的觀念與民間流傳的三界觀念、風水生氣觀念等,相當程度的反映出了台灣傳統漢人社會對「無形空間」的看法。雖然對於「有形空間」的所建構的空間觀念比較容易由許多實質的建築、聚落空間中所表達,也能相當程度的反映出建築空間背後的文化意涵與精神,然而筆者以爲,由「無形空間」所建構出的空間觀念,雖然大多只能從一些「象徵物」來間接表達而比較不容易有實質的體驗,但它卻是較能貼切連接建築與傳統民間文化思想的「橋樑」。再者,無形空間所

出的那般,具有較爲生動的空間藝術形象,但 它卻又以另外一種型態反映了傳統民間文化中 的「空間藝術」;這種形式的空間藝術,如具 有裝飾作用的各種建築上的辟邪物,表現在台 灣民間信仰廟宇中,比起民宅來說則更是生動 豐富。當我們走進如鹿港龍山寺之類的台灣傳 統廟宇之中時,由廟宇所傳達出的空間觀念, 不管是有形空間或是無形空間,都能在華麗繁 複的裝飾之外,反映出引人入勝的空間藝術之 美。

# 信仰崇拜的空間理念

臺灣漢人的傳統宗教信仰由於採取「社會」 的習慣,以社會民,而沒有嚴格的教義與信徒 組織,亦無西方制式化宗教一般,具有單一的 「教主」或宗教領袖,因此廟宇便成爲最重要的 信仰核心。也由於傳統漢人文化中濃厚的神靈 信仰,再加上移民墾殖等歷史因素的影響,幾 乎有漢人移民村落的地方,就有廟宇的建立, 而廟宇甚至成爲聚落發展的中心。因此以廟宇 爲核心的祭祀對象、祭祀空間、文物等,便成 爲認識臺灣傳統宗教信仰的最佳對象。而在早 期臺灣民間文化中,廟宇也因爲處於聚落中最 重要的公共空間之地位,廟宇除了成爲公共事 務處理中心之外,也因爲建築裝飾與文物的豐 富,而成爲重要的休憩中心、教育中心,故傳 統民間廟宇更有民間的藝術館與社教中心之 譽。(謝宗榮2000:86)

在傳統漢人社會中,聚落裡的廟宇與民眾 的生活之間常有密切的關連,不論是祭拜神 祇、參加廟會、觀看陣頭戲曲表演,抑或是參 與公共事務之討論,廟宇往往成爲一般民眾生 活中的重要空間。因此,除了上述在建築學、 文化哲學等方面的觀念之外,廟宇空間對於一 般民眾與信仰者而言,在信仰崇拜與消遣娛樂 方面,反而更顯切身而實在。

廟宇是聚落信仰中心,因此對於一般信仰 者而言,其空間的意義主要是與信仰祭祀相關

者。這種信仰上的空間觀念,若配合時間的概 念來說,大略可區分爲平時的祭拜空間與非常 時期的祭典空間兩類。在非舉行祭典的平時時 間,廟宇對於一般信仰者來說,主要是祭拜神 祇的空間,因此在建築組群中,供奉神祇的祀 神空間(如正殿、後殿、配殿等)以及祭祀的 相關空間(如拜殿、金亭、天公爐),比起其他 非祀神空間(山門牌樓、前殿、護龍、廟埕 等),其意義也就比較重要。而在祀神空間方 面,又有主從之別;供奉主祀神(主神)的空 間,一般而言,比供奉其他從祀神、同祀神的 空間來得重要5。而每座台灣民間信仰廟宇中, 由於建築組群空間不同,所供奉的主神與同祀 神也有異,因此,每座廟宇也因此形成一定的 祭拜動線,在祭拜動線上的每個建築空間,對 於信仰者而言,更有其不同的意義所在。

廟宇除了平時供信仰者祈禱祭拜之外,一 般也依照廟中所供奉神祇的神誕日,或是特殊 的歲時節日,舉行公眾性的相關祭典儀式活 動,即一般民眾所熟悉的廟會活動。在廟會活 動期間這種「非常」時期的廟宇空間,與平時 非廟會期間,其空間意義也有所不同。廟宇中 的主要祭祀空間,在平時對於信仰者而言當然 具有神聖的性質,但在祭典期間,祭祀空間則 會被更爲謹愼維護,以維持祭典進行之莊嚴神 聖;尤其是廟宇舉行醮典時,會將平實的祭祀 空間加以區隔,禁止一般人隨意進出,而道士 也在主要的祭祀空間結壇,進行科儀,更增加 了空間的神聖性與嚴肅性。而在祭祀空間之 外,廟宇許多空間如拜亭、迴廊、廟埕等,在 平時常成爲一般民眾休閒的場所,但在舉行祭 典時,這些空間有時會被轉移成爲次要的儀式 進行之場所,或是進行與祭典有關的外圍活

動,諸如音樂館閣之祀神表演,各種藝陣之演出,或是一些戶外的儀式(如過火、拜天公等)。因此這些空間也由一般的休閒性空間,轉而成爲祭典相關活動進行的重要空間。

除此之外,廟宇在神祇聖誕期間,都會有 演戲祝壽的活動,或在廟宇的戲臺、拜殿演 出,或是在廟埕上臨時搭台演出。戲曲與陣頭 的表演,不但娛神也娛人,因此在傳統社會 中,這些空間在廟會期間也成爲民眾娛樂的場 所。因此,廟宇的諸多空間,對於一般信仰者 而言,不論是平常時間或舉行廟會祭典的非常 時期,一向都具有神聖與世俗交融的性質,平 時就具有神聖性的祭祀空間,在祭典期間更加 強了神聖性,而一些平時偏向世俗性的活動空 間,在祭典期間則轉變成爲具有神聖性或特殊 意義的空間,其關鍵的因素,不在於空間本身 所具有的特性,而端視於時間上的區隔。

在台灣傳統漢人社會中,民間信仰廟宇是涵養傳統民俗與信仰文化之主要的場所,其中除了有形可見的文物,諸如建築物與各種建築裝飾、神像、祭祀用具、匾聯碑碣等,直接呈現出漢人社會的信仰觀、民間藝術審美觀、通俗宇宙觀之外,透過建築空間的組合建構與運用,則充分呈現了許多有形具體的空間觀念,也表現出無形但卻內涵豐富的空間觀念。在這些空間觀念的作用之下,方使得傳統漢人社會的建築空間呈現出其文化特色;這種情形在寺廟建築中比起一般宅第建築更加明顯,也使寺廟建築空間蘊含了深趣的藝術性。

(本文作者係民俗藝術研究者、私立大葉大學兼任講師)

<sup>5</sup> 這是以一般原則而言,台灣民間信仰廟宇除了常設的祀神空間之外,經常會單獨闢出空間以執行一些特殊祭拜儀式,如廟中所設置供問神辦事的法壇,對一些有特殊需求的信仰者來說,這種空間的意義可能大於一般的祀神空間。此外,台灣民間信仰廟宇常會同祀特殊職能的神祇,如地藏王菩薩、註生娘娘、月下老人等,其空間對特定需求的信仰者而言,也獨具意義。

## ○參考書目⊙

#### 王鎭華

1984 中國建築備忘錄;台北:時報文化公司。 李約瑟

1956 中國科技與文明〔第三冊〕;台北:台灣 商務印書館。

# 李乾朗

1979 台灣建築史;台北:雄獅圖書公司。 林會承

1990 〔台灣〕傳統建築手冊--形式與作法篇; 台北:藝術家出版社。

# 呂理政

1992 傳統信仰與現代社會;台北:稻鄉出版 社。

## 阮昌銳

1990 中國民間宗教之研究;台北:臺灣省立博物館。

# 孫全文 王銘鴻

1987 中國建築空間形式之符號意義;台北:明文書局。

## 董芳苑

1996 探討臺灣民間信仰;台北:常民文化公司。

#### 謝宗榮

2000 民間信仰與工藝美術;臺灣工藝5:80-90。 關華山

1980 台灣傳統民宅所表現的空間觀念;中央研究院民族學研究所集刊49:175-215。



3. 「螭虎團爐」是台灣廟宇常見的吉祥裝飾主題 (台南府城隍廟)。



4.台灣寺廟慶成舉行「安龍奠土」儀式時所排出的米龍。



6.中樑八卦是廟宇主要的辟邪設施 (艋舺清水巖)。



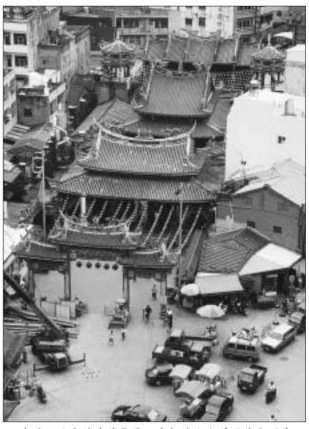
5.清末鹿港四方土地公廟位置圖,具有環衛保護聚落的信仰功能(引自關華山1980:182)。



7.傳統風水地理形勢講究「環抱」、「聚氣」的觀念 (引自關華 山1980:189)。



8.在傳統聚落中,廟宇常座落餘丁字路口以壓邪 (鹿港忠 義廟)。



11. 鹿港天后宫的建築佈局,中軸線上由前至後分別爲山 門牌樓、前殿 (兼拜殿)、正殿、後殿,呈現出傳統合院 建築空間藝術。



9.台灣廟宇早年習慣將前殿屋脊中段提高,成爲「三川 脊」造型,表現出傳統建築中「正偏」的空間觀念 (艋 舺清水巖)。



10.台灣廟宇的正殿一般都高於前殿,反映出傳統建築中的「主從」 與「内外」的空間觀念 (北港朝天宮)。



12.寺廟建築群中的拜亭是一種「中介」空間(台南市普濟殿)。



13.照牆 (左方) 爲台灣廟宇常見的空間辟邪設施 (彰化 大村慈雲寺)。



14.「五營」爲台灣廟宇常見的辟邪設施,「內五營」多 供奉於廟宇偏龕(台北府城隍昭明廟)。



15.屋脊上的「雙龍搶珠」,是台灣廟宇常見的屋頂辟邪裝飾 (東港東隆宮)。