
82

臺灣虎圖形工藝的傳統與創新
Tiger Crafts in Taiwan: Tradition and Innovation

文‧圖／簡榮聰 Jian Rong-cong（前臺灣省文獻會主任委員）
工藝與生活
Crafts and Life

　　近年研究臺灣的動物崇拜，發現臺灣與中國大陸由

於自久遠年代所累積的虎圖騰信仰文化，因而表現在

生活器物頗為豐富。這些豐富的器物，大體皆本於信仰

的圖騰，或源於鎮邪壓煞的理念，或源於美麗威猛的裝

飾，或源於祖靈護佑的象徵，或本於自然地理的影射，

或本於族群族類的代表等等，幾乎凡是以虎圖形或象徵

符號為造型、圖案所作成的器物，本身都蘊涵著虎文化

的意義。

　　以虎文化所孕生的工藝作品，自古至今，多得不勝

枚舉。其形態或以虎的造型表現，或以虎的具體形貌裝

飾，或以虎的抽象圖形作紋飾，不一而足。有的作品圖

飾僅運用虎的部分圖紋，例如有的僅使用虎的頭部及臉

作圖飾，有的用正面，有的則利用其腳爪為造型。有些

作品圖飾則運用虎的全身，或衍化為雙身，或雙身共一

頭（俗稱「二虎爭頭」）。這些林林總總、富含藝術的

作品，反映了中國人重視虎文化的特質，循源溯本，都

有其源遠流長的「源流」。

　　中國人為什麼數千來來喜愛以虎為紋飾？這當然主

要是源於上古圖騰的信仰。從形式而言，上古器物的鳥

獸紋飾造型，代表哪些動物，就反映了當時人們何種圖

騰崇拜的內容，它們的形式與古代歷史文化的融合和延

續性有一定的源流背景。換言之，任何一件虎圖形的文

物其工藝背景源頭，其實都有文化的內涵理想。也就是

說，任何一件歷代的虎工藝品，其實都是以虎文化為基

礎所衍生的風物。

　　虎文化所衍生的工藝品甚多而廣泛，為便於歸納敘

述，茲就臺灣傳統虎圖形工藝略加探討如下：

卑南文化遺址的「雙人獸首形耳玦」工藝表現

　　在臺灣東部出土的玉器中，以史前博物館作為館徽

標誌的「雙人獸首形耳玦」最為特殊。「雙人獸首形耳

玦」造型特殊，上刻一獸，下連雙人頭身像。此種雙人

連身像之頭部連一獸形，是已知臺灣本土原始古代玉器

中有獸人造形者，推測此種獸人可能是祖靈與圖騰。有

人說獸可能是臺灣雲豹，筆者則認牠可能是虎圖騰。

　　「卑南文化人」是三千年前一支愛玉作裝飾的民

族，他們擅長使用大型的石器作建築，埋葬的器物，有

名的「舞鶴臺地掃叭石柱」，就是建築房屋的大柱。卑

南文化人的後代，據筆者從神話原始傳說的推測，可能

就是今之阿美族。阿美族的服裝，勇士是羽冠，與大陸

浙江良渚文化玉器上的神人羽冠近似。良渚文化的圖騰

是虎，而南美洲的馬雅文化也崇虎，那麼住在臺東海邊

的卑南文化與浙江「良渚文化人」，都有愛玉的民族性

格，而卑南文化人推測也應屬渡海移入的民族，因此，

其「雙人獸首形耳玦」的獸形屬虎的機率就很大。

　　「雙人獸首耳玦」的造型，採用側形表現方式，雙

人相連，共一個獸形側身，從中國的虎文化豐富內涵

臺灣廟宇的正殿或拜殿牆壁，通常都有安置「龍虎堵」，圖為彰化市元清

觀的「虎堵」，雕刻工藝優美。



83

與工藝表現，再加上太平洋彼方南美馬雅文化的佐證，

「雙人虎頭」的造型，是透雕耳飾的卓越創作。

臺灣廟宇的「虎壁」工藝表現

　　在臺灣廟宇的入殿處，通常於牆壁左右兩旁有「龍

牆」與「虎壁」，又稱「龍壁」、「虎壁」，也稱「龍

堵」、「虎堵」，其位置以拜殿向外座立時「左置青

龍，右置白虎」；表現形式或為浮雕、或為泥塑、或為

筆畫的生龍活虎，為了構圖美觀與表現生機不息，各有

一大一小的龍虎配置；材料方面有石雕、水泥塑、交趾

陶塑，也有油漆彩繪等多樣，形成富有特色的地方民藝

建築裝飾。

　　為什麼道教廟宇都有「龍牆」、「虎壁」呢？這是

值得注意之歷史與文化問題。原來廟宇是傳統地方的信

仰中心，也是地方文化歷史中心，廟宇設立的宗旨，多

在於求神祈福、辟邪解厄，而其共同的最大目標，則在

於「風調雨順，國泰民安」。這些理念隨著漢民族由唐

山大陸渡海來臺，一直持續傳承，且反映在廟宇裝飾圖

案上，「龍牆」、「虎壁」，就是極明顯的例子。

　　《易經．繫辭》說：「雲從龍，風從虎」，中國自

古民間信仰觀念是：「雲興雨佈，與龍有關；風起氣

流，與虎有關；因此衍生龍主雨水，虎主風動」的說

法，廟宇的「龍牆」、「虎壁」就在於寄托「風調」與

「雨順」，能夠風調雨順，才能夠國泰民安。然而，仔

細地研究，臺灣的「龍牆」、「虎壁」還蘊涵中國「虎

文化」與「龍文化」的傳承，那是「龍虎並存」的文

化。

　　「虎壁」的工藝表現多彩多姿。從使用材料區分，

有彩繪、墨繪、有石雕、有交趾陶，或置於拜殿山川門

兩側或對看牆。若無山川門，則於正殿之前壁兩側置有

「龍牆」、「虎壁」。「虎壁」較為難製而珍貴者，有

石雕與交趾燒，泥塑加彩。早期的作品相當注意構圖布

局。由於交趾燒之大件殊難燒造，故多只浮塑一條龍之

龍壁與一隻虎之虎壁而已。「虎壁」為半浮塑方式，虎

呈黃身墨斑紋，神態憨厚中兼帶威嚴，早期前肢腳多作

交叉形，例如嘉義開漳聖王廟、葉王所塑龍虎壁堵、臺

南麻豆代天府陳專友的「 虎堵」、新竹新埔廣和宮蘇

陽水的「 虎堵」等等都是。

　　至於石雕的結構佈局多採大虎小虎搭配方式，象徵

生生不息。大虎之造型，早期採翹尾拱臀下山虎形式，

前肢腳處作交叉形；後期則採踞蹲式。例如：彰化元清

觀的「虎壁」是早期的風格，花崗岩唐山石打造，構

圖布局上大虎占鈄對角之左半，右半則刻假山岩石，小

虎身軀約大虎的四分之一比例，翹尾仰首，彷彿向母虎

撒嬌輕喚，母虎也側身回顧，回應一聲，臉上露出慈祥

的神色。元清觀的這項「虎壁」工藝係浮雕手法，筆者

以為是全臺灣水準最美的虎壁。而臺南府城的大天后宮

之「虎壁」，則採用青斗石材雕刻，亦屬浮雕表現式，

虎堵之圖案較繁複，上刻「虎嘯」二字，中幅刻五蝠祥

雲，下刻古松、大小二虎；松在兩邊，大虎蹲式，回看

小虎，小虎則俯首仰臉、翹尾作撒嬌狀，雕刻手法稚拙

古樸。

　　臺灣廟宇的「虎壁」工藝，大體而言，早期的雕塑

多簡潔而遒勁，虎的神態稚趣可愛、敦厚穩重。材料多

用唐山石花崗岩，少部分用砂岩、較希罕者為大型交趾

燒。後期乃至近代的雕塑，則較繁縟、線條纖弱，更多

衍為透雕的炫耀方式，或加神仙人物，配景複雜，虎之

神態多趨凶猛之形，缺乏憨厚可親之態。材料多為觀音

石，至於大型之交趾陶燒製之虎壁，例如南投藍田書院

拜亭，則以「保生大帝醫虎喉」之題材表現，揆其造型

臺灣早期砂岩打造的虎爺，仿石獅造型。 疑為清代葉王作品交趾陶虎堵，造型古樸，色質典雅。



84

設計，已顯現為純建築妝飾之轉化。

「虎爺虎將軍」神像的工藝表現

　　臺灣地區廟宇的虎爺全係手工雕製，大大小小，各

式各樣，面部表情、頭部擺動、身軀、四肢、尾巴、蹲

坐、胖瘦、紋斑⋯⋯多不一致，是極富工藝表現之美的

民俗文物。製作虎爺所用的材料，用的最多的是木頭，

其次是石頭，其次才是陶磚，再其次是金屬雕塑。

　　「木雕虎爺」的製作，是大匠師先打粗胚，再由徒

弟或頭司仔刻虎頭，將耳、眉、眼、鼻、嘴、牙雕出、

再雕四肢及尾，打磨光滑後再上漆，並加彩繪。虎的顏

色多為黃毛黑斑條紋，先上橙黃漆色，再上繪墨斑條虎

紋。

　　虎爺最攝人心弦及工藝的重點，在於頭部的面容表

現。中國大陸與臺灣的虎爺，其面容與真實自然的老虎

有很大的距離。人雕的虎爺有一則共同性，即虎爺的臉

都是憨厚稚真可愛的，看上去好像很溫和。在造型上，

渾渾圓圓的頭部，彎彎月或三角形的耳朵，圓圓的眼

睛，短隆的心型鼻，彎彎曲曲帶著笑意的嘴唇，掩不住

也蓋不了刻意由上而下暴出的「兩齒仔」及尖尖牙，牠

們幾乎都嘴角翹起，好像在微笑，是那麼天真無邪，知

足常樂地守護在神桌下的地上，卑微而不忿怒、憨厚而

不計較。虎爺的身形，有的蹲坐、有的呈下山而頭低臀

高翹尾的形態，有的頭部直視，有的轉頭側視。身軀也

有一則共同的象徵，渾渾圓圓的，連四肢都近似。以上

這種擬人化表情，或類似貓的形態，是從古到今，世代

傳統的民間信仰結晶。

　　據神像雕刻店匠師傳言，一般匠師都不敢冒然雕造

虎爺，因為虎爺威猛。虎將軍的造型，與虎爺類似，新

港奉天宮分靈系統的虎爺大將軍，只是為其配帶金花及

神袍而已，其他均與一般虎爺一樣。

　　「石雕虎爺」的製作亦如木雕，惟因石材關係，腳

部不易透雕或保存，因而「石雕虎爺」都不四足鑿孔騰

空，故虎爺多作匐伏型，或前腳間雕空，砂岩石或青斗

石雕居多。「陶塑虎爺」的製作，即以陶土捏塑虎形，

由於此物係廟宇訂製，故用量不多，其形式多作蹲式，

下有雕花神座，或長方素面座臺。但亦有無座臺者。

「銅製虎爺」的製作極稀，僅見於日據時期作品，蹲

式，風格神態類近傳統虎型，張口而吼，神態威猛。

　　臺灣傳統民間俗信，凡是村庄聚落、通衢大道、街

路巷弄、或路沖路口，過去多按設「石敢當」，石敢當

的造型多種，有一種在「泰山石敢當」之字體上還加刻

虎圖、圓目、怒睛、呲牙、形狀兇猛。──此種圖案，

也有增加威武及壓煞的宗旨俗咒意義。

　　在請虎神鎮懾的風俗中，南臺灣有幾處地方很特

殊：一是臺南市安南區土城中州角聚落的「虎將軍」，

居民特別以紅磚疊起建造了七層的寶塔，塔頂蹲踞一隻

石虎，虎貌兇惡，睜眼呲牙，神氣懾人，此即「虎將

軍」。虎前立一劍二釘銶，象徵法力。另外，在臺南市

安南區土城公學校六段聚落，居民於稻田路旁，矗立一

座九層塔，塔頂立一小廟亭遮蔭，中立一隻石造踞虎，

虎貌怒目張口，狀極凶惡。以上二座寶塔「虎將軍」，

都是雄踞遠眺，虎虎生風，充分洋溢著坐鎮與防衛村

庄、通衢的神態。

　　另外，有石牌形的虎碑，也具鎮煞之用，例如在臺

南縣北門鄉溪底寮往南鯤鯓，居民以石碑形式鎮護路

口，上刻「天虎大將軍」字，鮮花香枝供奉。在澎湖縣

湖西鄉鼎灣村永安宮前，居民則安置一石碑，上刻「三

獅五虎、公水化、止煞」字，特別請「三獅五虎」止

煞，化解破除公共用水流經該村落所帶來的各項污穢，

真是環境保護一妙方。以上這些辟邪虎圖形，其工藝或

樸拙、或粗獷、或雄壯，顯現了地方的工藝特色。

臺灣虎圖形刺繡工藝表現

　　臺灣虎圖形的刺繡文物，包含童帽、圍涎、肚兜、

背心、 絭、童鞋，皆以小孩子之刺繡衣物為主，此

外，亦有布袋戲偶之怪俠金虎兒、老虎等。源於福建廣

東祖籍的文化源流，故其文化內涵與大陸相同。惟因地

區的特色，臺灣的刺繡圖紋有的傳統殊為古雅。例如客

家籍的帽圈以黑色布作底色，繡以金蔥線、橘紅線，以

回紋、雷紋作虎身紋飾，配以威嚴之虎面，兩眼炯炯，

風格古雅，與商周青銅器虎頭紋和獸面紋頗為近似。

　　臺灣早期的虎圖形刺繡，大多數幾乎全憑想像，所

繡之虎圖有的已相當變形，例如客家東勢地區所繡的

虎面如人面，只是眼睛圓形、嘴角擴張為葉形而已。有

的童帽眼睛像貓，鼻子凸大，有的全身虎、有的只是虎

頭、有的則是兩隻不同顏色虎組合，可見是隨意刺繡，

以布及織繡完成之虎形童帽，富民俗及工藝趣味。



85

是自由的表現方式，這種可以套罩整個頭部僅露出顏面

的虎帽，是以辟邪、防風、禦寒、祈吉的目的功能所製

就，在臺灣的各式童帽中並不多，不過所表現的虎工藝

卻頗值欣賞。

　　虎圖形圍兜近似大陸風格，有的為圓形、綠底、間

飾花卉紋、前底中間繡橘黃虎圖。有的則繡整體四肢展

開式，虎頭居前中，身軀渾圓、四肢外張、軀中開大圓

孔以套嬰孩頭頸。虎後有的有尾，色彩多寶黃虎，斑條

紋之表現式。虎圖形的肚兜多為小孩與新娘所穿戴，用

意在於辟邪。臺灣傳統民俗：小孩若有「歹搖飼」，常

生病、不平順，則會請「先生媽」在肚兜上畫虎符，給

小孩穿戴一段時間，祈平安長大康健。

　　虎圖形的肚兜，工藝表現的方式所見繡於正中的虎

均為黃虎，虎作回顧踏步走、翹尾、模樣稚憨可愛，

腳下身邊繡五毒，可能也用於「五日節」（端午節）穿

戴，有些富貴人家還打製虎鈕扣肚兜銀鍊造型、圖紋秀

致，工藝頗佳。虎圖形的背心，也繡全虎形，黃色黑斑

條紋，周圍繡五毒、花草，用意與前述相同。

　　虎圖形的「 絭」作圓虎頭形，與「辟邪虎頭」造

型略同，惟顏色鮮豔，極富變化，虎面中有花草紋，象

徵生命的蓬勃，為其特色。周圍綴兔毛，或白或棕，

增加強化虎頭的雄偉感，上加掛頸繩，虎頷下有的加

掛三串鈴鐺，「 絭」背後，有的用黑毛筆書寫虎符。

又有一件虎圖形「 絭」是以皮雕製，外面上漆繪，作

「瑞虎貴子」圖，貴子騎跨於瑞虎之上，總角髻，雙手

合拜，清秀可愛，其圖形與「麒麟貴子」可能有相同含

意。

　　虎鞋的造形，與大陸北方有很大不同，只在鞋頭

繡虎面，並以鞋緣加綴白兔毛。又近代許陳春的〈虎

枕〉，線條簡潔，別具風格。

　　近代的虎圖形工藝變化較多，以觀賞類居多，題材

手法兼採國畫、水彩技巧，以繡線表達虎及襯景，層次

有遠近、紋飾益逼真，如嚴吳淑卿的〈母與子〉，繡母

子深情相依，又如黃翠華的〈兩小無猜〉，繡兩小乳虎

的相依相偎於原野，均至為生動傳神。劉翠爾的捻金線

〈龍虎呈祥〉，有繅絲風韻。而陳嗣雪的亂針繡法〈咆

嘯〉，更有焦點表現格外傳神之致，允稱刺繡極致。

臺灣虎圖形木雕工藝表現

　　臺灣虎圖形木雕工藝，分佈的種類有虎爺、廟宇雀

替（插角）、員光、屏風、壁飾、擺飾等，可說範圍廣

泛。撇開前述的虎爺之外，廟宇的雀替、員光的虎圖，

年代從清朝、日據至光復後近皆有，造型多作全虎形，

有全浮雕、半浮雕之別，全浮雕指的是透雕成全立體之

民間兒童所佩戴之虎圖形 絭 清代兒童所佩戴虎形銀質 絭，中八卦為填燒琺瑯。



86

虎形，有上山虎、下山虎，作「虎嘯風生」之態，並加

以貼金箔或漆金，有些為彩繪上漆、或與鸚鵡、鷹鷲搭

配構圖。

　　屏風之上，鑲嵌不同顏色質材之虎圖，或直接雕刻

顯示圖案，是日據時期臺灣地區受日本文化影響所流行

者。在工藝的表現方面，鑲嵌虎圖的作法較難且複雜，

須要之技藝水準亦高。一般作法先在樟木或檜木的自然

橫截塊面上，加以構圖虎的形態及配景，然後雕刻黃楊

木或九骨仔材的虎形及配景，按相同大小刻雕，並在樟

或檜木塊面上凹雕一定比例深淺的圖形，然後嵌鑲黃楊

木雕，由於比例一致，所以乍看彷彿是浮現於木板屏風

上的一幅虎圖畫。此種屏風浮雕圖，都須經仔細的修整

打磨，然後上漆或上色，因而工藝程度頗高。臺灣的虎

圖形屏風，較著名的產地有鹿港、豐原、臺南。

　　壁飾木雕體積塊面較小，通常多採自然生長的奇木

或奇形的樹瘤截面，再經鑲嵌手法鑲以虎圖。擺飾的

虎圖形，則大多呈立體寫實形態，亦各具工藝表現。較

突出的有木雕「張天師騎虎圖」、「伏虎羅漢圖」，愈

早期的作品愈寫實，愈趨近代，則受西洋美術影響，亦

有趨於「寫意」抽象作法。有的作品注重在頭部面部表

情，以及肢體的形態表現，有較高的藝術成就。

臺灣虎圖形金屬工藝表現

　　屬於金屬工藝的虎圖形，有一品虎圖形「 絭」是

以銀片打製全虎形，虎顧盼翹尾，身軀渾圓雄壯，背腰

中間以琺瑯八卦及七星寶劍，增強辟邪效果的意義十分

明顯。腳下加掛小花果鈴鐺。虎圖形金屬工藝有紅銅虎

文鎮，抽象紋虎獸面紋鈴鐺，到了日據時期流行「擺飾

虎」。「擺飾虎」多為銅質雕塑，亦有鉛錫合金者。此

類作品多為寫實的虎，可謂具體而微，不論面部表情、

肌理、紋路、骨架，均唯妙唯肖，是相當高水準的銅塑

作品。

　　到了近代，由於合金技術的進步，亦有別開生面的

合金虎圖形創作，富現代感金銀嵌木屏風，亦有沿襲傳

統之銀上山虎、銀臥虎，造形簡潔而傳神，例如鄭應諧

的〈虎報杏林〉、卓柏章的銀塑〈猛虎下山〉、鄧廉懷

的銅塑〈展望〉，均有高超之水準。鄧的〈望〉乍看如

石雕，虎以商石虎的造型再作變化轉換，回顧微笑，兼

顧傳統與創新之美。

臺灣虎圖形版畫工藝表現

　　早期的虎圖形版畫，有臺南松雲軒等之書籍插圖、

一般虎符、張天師騎虎圖等，皆為木刻板畫，構圖簡潔

老練、生動傳神。此外，有「葫蘆問」遊戲圖，亦有雕

刻虎。此種版畫為上彩，彩色沉穩、渾樸、線條簡潔、

構圖秀雅，工藝水準也相當傑出。

　　或許由於受到中國大陸祖籍版畫的影響，臺灣在早

期也有騎虎神仙版畫，幾乎八仙中的李鐵枴、何仙姑、

曹國舅，都有騎虎圖。玄壇爺（武財神）、黃飛虎亦有

騎虎圖。另外，單刻頭部的十二生肖圖木刻板畫，可能

也用於值年太歲的祈安，及巫覡童乩的祈福上。

　　清代或日據時期前半期木刻版之書籍插圖，可貴而

須予注意。插圖構圖佈局均頗簡潔妥適，版面美感。

與虎有關的插圖版畫沿襲自神怪小說、民間信仰、佛教

故事、傳統演義等。神怪小說如前述的《封神榜》就有

「黃飛虎」、「申公豹」、「玄壇元帥趙公明」，已見

八仙故事的人物騎虎就有前述的李鐵拐、何仙姑、曹國

舅等；佛教故事有「南山修道」、「伏羅漢」、「金剛

經靈驗故事」等；傳統演義有《薛仁貴征東》、《薛丁

山征西》等的白虎星附身圖，及《水滸傳》「武松打

虎」等──可見這些系列的虎圖形版畫，都有其文化的

背景、文學、工藝的價值。

　　屬於「遊樂工具」的「葫蘆問」，方圓形的漩渦紋

內分三層同心方格，以逆時鐘方向，由左至右、由外而

內循序環繞而上，以每次擲兩粒骰子決定進退，依點數

之決定循圖進退上下。「葫蘆問」以八仙圖樣穿插各種

魚蟲鳥獸、花草等，依螺旋狀之行徑前進，由外而逐漸

至中心點，中間為南極仙翁，其中就有虎──這些圖形

清代純銀打製虎扣形肚兜鍊



87

的刻工細膩生動，線條精練，是十分精美的版畫。

　　至於道士所用的「符版」，或廟宇印行的「符

版」，主要作為驅邪押煞、平安保身之用。例如彰化南

瑤宮所印行的「聖將軍」虎爺符紙，就是該廟符版所

印，上刻「彰邑、南瑤宮、聖將軍」字，字分三層，下

刻蹲坐虎爺，刻圖練達而生動傳神。又如臺中市文英館

所典藏之「張天師符版」，刻劃線條精練圓熟，張天師

造型威武，所騎之虎各版不一，或立或伏，皆古雅憨

厚，沉穩威嚴。張天師手捧五雷令，身旁有符、劍，震

懾邪魔──此種工藝表現，可謂版畫精品。

　　近期的版畫，在顏色方面較多變化；例如林智信所

作〈五福臨門〉木刻版畫呈正方形，中間圓形方孔錢

形，錢眼內刻虎面，四緣「招財進寶」字。字形中間有

通天柱，上刻「五福臨門」，柱之兩邊，上下各刻「金

童玉女騎虎」圖形，呈對角形。金童藍衣黑褲，手拿元

寶，玉女紫衣黑褲、手拿串錢，刻像俊逸、虎皆憨厚天

真可愛，是一件成功的佳作。

臺灣虎圖形糊紙及燈籠工藝表現

　　臺灣虎圖形糊紙工藝，包含的有喪事的糊紙，神明

聖誕喜慶、建醮的糊紙、節慶的糊紙等。這種工藝可能

源於宋代以後，明器逐漸由陶製改為紙製；也有可能源

於更早，像《荊楚歲時記》所記載的「繭紙」。紙糊的

工藝在清代廟宇的神像中仍可見到一二，相當精緻而傳

神。由於紙質不耐久存，是以存世較久之紙器難見。

　　臺灣虎圖形糊紙，現可見者為道士之虎符、虎形、

及神明誕辰時置放於廟前的紙糊神丁神將。這些廟宇慶

典所陳列之神將糊紙，高度都較大，盛行於澎湖地區、

南部沿海城鎮、中部鹿港、北部三峽、新竹等地，紙糊

神將都為彩色，以彩色紙剪貼黏糊於竹架之上，依頭冠

頭飾、臉部、肩胛、身軀、衣裳、甲冑、褲子、鞋子、

背飾、武器、身上佩飾等而加予剪黏貼成。大部份的神

丁神將皆有座騎，座騎有多種，其中多屬騎虎，虎身為

加強裝飾效果，多以斑花彩色噴灑製成。

　　近代的糊紙工藝，漸能以臺灣地區之民俗、文學、

故事作創作題材，例如施教鏞的〈虎姑婆〉，虎姑婆的

造型與民間姑婆有很大差距，這是藝術造型設計不一定

要同於現實之故。〈虎姑婆〉的造型為虎頭人身，傳統

龜仔鬃，包仔巾、耳環、斜襟大褂衫、花褲包仔鞋、手

持拐杖，富有鄉土民俗風味。

　　至於虎圖形燈籠工藝，亦傳自唐山祖籍，以竹篾、

竹枝、紗布、楠木作料，糊紮成燈籠，並加彩繪圖案。

擅此藝之名家有鹿港吳敦厚、新竹的謝水木兩位（其他

可能還有精擅而未成名者）。吳敦厚畫於燈籠上之虎多

融入民俗題材，如「咬劍辟邪」、「張天師騎虎」，皆

富有鄉土風味。

臺灣虎圖形水晶玻璃工藝表現

　　為了便於敘述與歸納，虎圖形水晶玻璃工藝範疇也

包含了水晶及其他聚合水晶。

　　臺灣早期虎圖形玻璃工藝，屬於清朝所遺留之水晶

玻璃文物者有「虎圖形水晶文鎮」，簡潔雕刻虎面之雙

眼、嘴、與身軀背部之毛紋，係利用自然之水晶形狀略

加以雕刻呈現。日據時期之虎圖形玻璃文物，所見則有

立虎形貯錢筒（撲滿），這種貯錢筒，在中國的漢朝已

見到，稱為「貯貝器」，係以模鑄法製成。

　　近代的虎圖形工藝品，較佳者有王俠軍的水晶玻璃

〈虎躍〉，造型以原野丘陵之虎躍瞬間形象為設計，虎

彷彿輕吼一聲，疾速躍出山石，前肢凌空，左右略有高

低，後肢仍撐足於地，尾根略仰而騰挪，虎黃石綠，將

虎躍形神鑄造入微，十分傳神。其他虎圖形玻璃工藝較

佳者尚有琉璃工房之紫水晶玻璃對虎、余燈銓聚合水晶

〈虎躍〉、黃安福水晶玻璃〈虎貴〉，在形神的掌握上

均稱佳作。

　　虎文化所產生的文學、藝術是可貴的民族遺產。為

了表達虎圖騰的崇拜，從遠古以來，先民便以石器、

玉器、陶器、銅器、木器、刺繡、捏麵等等，表現了他

們與虎的親密關係，將虎的形象予以「人格化」，同時

也將人的形象予以「虎極化」；於是，後窪、良渚文化

的「虎面神人」、半山文化彩陶「人虎頭形陶器蓋」、

「青銅饕餮虎紋卣」的虎人造型、虎身人面的「開明

獸」等系列的工藝作品，便陸續出現。

　　平面浮雕的虎紋、刺繡的虎紋繪畫，不論是抽象的

虎圖形、或寫實逼真的虎圖，也因虎的信仰、虎的民

俗、虎的文學表現思維而化為藝術圖案或工藝作品。如

今，流傳的工藝美術虎文化作品儘管默默無言，卻傳達

了數千百年來的人文特殊語言。

日據時期虎形紅銅文鎮，工藝精良。




