
64

工 藝 深 角 度
Perspect ive

前言

　2009年10月，在臺南與金門兩地

召開的「閩南文化國際學術研討

會」，〈是獅也是虎：論民居鎮物

獅虎形象〉論文的發表，藉由與與

會的專家學者討論民居鎮獸獅虎形

象，了解獅虎形象的緣起、消長與

融合，更明確何者為獅何者為虎。

　鎮獸為驅邪鎮魔的置物，閩南地

區民居使用甚多。取獅虎形象者，

屋頂有黃飛虎將軍的坐騎、或置獅

置虎，門楣有獸牌，門前有石獅，

村落有風獅爺等。

　獅虎形象，經由田野工作所蒐集

到的造形是獅，是虎，是犬，是

貓，令人難以分辨。另有獸頭者亦

然，到底是何種獸，或鬼面，也叫

人匪夷所思。獅虎形象的曖昧，造

成民間稱謂的不同，使學術研究產

生分歧。找尋獅虎的源頭，不讓錯

誤繼續延伸，阻止民間的以訛傳

訛，成就學術之正源至為重要。

　獅虎形象的不分，當來自遠古的

虎文化與佛教獅神獸的融合，加

上匠師造形的刻意或無意外，時間

遠古導致田野工作的不可為，亦是

原因。雖然無法取得田野的第一手

資料，文獻的旁徵曲引，仍是學術

研究正確的方向，萬萬不可妄自推

測，寫成白紙黑字，使讀者盡信

書，而遺害萬年。

自古先有虎

　話獅虎形象的產生，按時間的先

後，應先有虎後有獅。

　虎形象的出現，依〈中國的虎文

化〉一文提到：「遠古時期的中

國，分為好幾個不同的部族，當時

仍是圖騰社會，每個部族都有各種

不同的信奉的圖騰動物，包括西方

崇虎的古羌部族、中原崇龍的苗蠻

部族和東方崇鳥的東夷部族。其

再論民居鎮獸的獅虎形象

文‧圖／高燦榮 Kao Tsann-Rong（國立成功大學藝術研究所副教授）

Re-considering the Images of Tiger and Lions in Guardian Re-considering the Images of Tiger and Lions in Guardian 
Beast StatuesBeast Statues

閩南文化地區民居鎮獸的獅虎形象者，有屋頂鎮獸、黃飛虎、風獅爺和獸牌。

獅虎形象的是獅是虎，源自虎文化的風俗習慣、佛教信仰的聖獸崇拜，和匠師

刻意或無意間的變形。

可以確定的：屋頂鎮獸是虎，黃飛虎坐騎是虎，風獅爺是獅，獸牌有虎有獅。

獅虎形象的探討，目的在於學術的正本清源，糾正誤導，阻止訛傳。

 1  台南安平劍虎形象獸牌
（1991年攝）

 2 河南濮陽墓葬（引自《漢聲》）

 3  浙江餘杭虎頭神徽玉器圖紋
（引自《漢聲》）

 4  浙江餘杭神人獸面紋玉琮
（引自《漢聲》）

 5  雲南瓦貓
（引自《民俗美術探訪錄》）

 6  金門湖下民居屋頂鎮獸
（2003年攝）

 7  馬祖北竿民居屋頂鎮獸
（2004年攝）

1

1

2



6542

中崇虎的古羌部族是一支極為強大的力

量，由於古羌部族的遷移和其他部族發

生接觸，相互兼併和融合，使虎文化進

入了中原。」1其後龍虎並存，到了春秋

戰國尤其是秦，龍虎開始分離，龍成為

帝王的化身，虎落入民間成為保護神2。

中國史前時代最重要的兩個文化：仰韶

文化和良渚文化，是由西方崇虎部族的

古羌人，在遷移進入中原和江浙時所創

造的。

　虎形象最早的圖樣，根據考古發現，

在河南濮陽出土的六千年前的墓葬（圖

2）。墓葬人左右邊各有用貝殼連成龍虎

形象的鋪面，說明虎部族與龍部族融合

的情事。尤其「在墓葬位置安排上虎居

左，龍居右，根據西方部族和西周、春

秋時期，都有貴左的習慣，左為上，右

次之。所以說，六千年前的原始人類，

是把虎神擺在首位的。」3

　其後，遼寧丹東後窪出土的六千年前

的虎形玉佩、山東龍山文化的獸面紋石

鉞、浙江餘杭良渚文化出土的虎頭神徽

玉器（圖3）和神人獸面紋玉琮（圖4），

都是虎形象4。商銅器的蟠龍紋是虎頭龍

身，饕餮紋是虎頭，都源於虎文化的認

知。

　虎的形象與傳說，就因虎是保護神，

在民間廣為流傳。如《山海經》說，

西王母是母虎女神的化身；民間故事薛

仁貴、郭子儀，都是白虎星下凡。如納

西族喇姓人的祖先是虎，門楣懸掛虎

圖，作為辟邪的神靈。如彝族供奉「西

摩」，也就是母虎。遠古就有的「四

靈」說，更以虎伏臥西方，而沒有獅。

虎既是部族始祖，又是民間的保護神，

發展開來，於是成為民居鎮宅、驅邪的

鎮獸，由神話傳說採行為風俗習慣。

　虎形象在面部最重要的標記，是額頭

的「王」字，此乃前額黑色斑紋自然

形成。然納西族摩梭人喇氏的傳說，提

到天神格爾美用中指在虎神的額上寫

「王」字，封老虎為大地之王，統管地

上萬物5。「王」字標記，成為虎形象的

特徵，是辨識獅虎最有力的證據。然而

有「王」字的虎形象何時開始，卻又無

從稽考。

獅隨佛教東來

　獅形象的出現，遠在虎形象之後，只

因為中國產虎不產獅。虎的原產地在東

北亞和東南亞，正是中國所處的地理位

置。獅產於南歐、西亞、印度和非洲，

不在中國。獅子的傳入中國，文獻記載

不詳，只說張騫通西域後，才知道印度

有獅子。並相傳東漢章帝時，西域大月

氏國把一隻金毛獅子作為貢禮獻給皇

3 4

5

6 7



66

工 藝 深 角 度 ｜ P e r s p e c t i v e

帝。然可以相信的是，獅子隨佛教傳入

中國。獅子既產於印度，佛教亦誕生在

印度，佛經也把釋迦的前世說成獅子6，

且文殊坐騎為一青獅，青獅表示智慧與

威猛7。凡此種種，在在顯示了獅子的尊

貴與勇猛，無形中賦予獅子神力，使成

為神獸並供奉為鎮獸。此乃因宗教信仰

產生的鎮物，不同於虎文化的風俗習慣。

　獅形象最早的圖樣也不可考，《中國

造型》提到，「根據文獻記載，中國人

最早見到獅子的時代是在西漢，至今甚

至還有東漢時代的墓前石獅留存」。 8

因此只能說佛教來了，獅子也跟著來。

由於佛教的傳播，民間對獅形象雖然模

糊，卻因宗教信仰，認識獅的尊貴與神

威，在民居鎮獸的使用，逐漸取代虎形

象。

貓是虎的小名

　獅、虎與貓都屬貓科，基本構造大同

小異，在百姓觀念裡不過有大有小而

已，大者稱虎小者叫貓，因此老虎又被

稱為「大貓」。生活在湘、鄂、川、滇

交界處的土家族人，還親暱地叫虎為

「貓貓」；「貓兒帽」，就是虎帽。

　流行於雲南的「瓦貓」（圖5）坐立瓦

片，手執菱形牌，額上刻有「王」字。

雲南人稱虎為貓，何況又有「王」字，

證明「瓦貓」就是虎。稱貓不說虎，還

有避諱唐高祖李淵祖父李虎的傳說。

《中國鎮物》言，「瓦貓的原形應為

『虎』，因瓦貓的腦門或天靈蓋處有

『王』字，這一判斷無疑是正確的。」9

　雲南還有所謂「四不像」鎮獸，就因

不像獅、虎，也不像貓、狗，才有此稱

謂。「四不像」不同於「瓦貓」形象，

不在斜坡瓦片上，卻站立屋頂中脊，張

著大口，額上也看不到「王」字。

　狗與狼近親，屬犬科，與貓科雖不同

類別，卻也「畫虎不成反類犬」，可見

兩者的近似度。加上匠師刻意或無意的

變形，在田野工作的調查中，經常碰到

虎、獅、貓、犬形象的混淆。

屋頂鎮獸是虎

　民居屋頂獅虎鎮獸形象，是獅是虎是

貓或是狗，經常叫人難以分辨。形象的

似此又像彼，一因虎文化的風俗認同，

二為佛教信仰的聖獸崇拜，三是匠師工

藝創作的變形。依田野工作實地觀察和

訪問，再經過歸納整理與分析，得到的

結論是：民居屋頂鎮獸應是虎，縱使形

8

9 10 11

12



6742

貌有所變形，也可說源自虎。主要的理

由還是根源於民間的虎文化，再則民居

裝飾物忌諱與宮殿或廟宇同，而宮殿建

築岔脊獸已有獅子與狻猊。再者，虎較

獅爬得高，虎在屋頂，獅在地上，似可

成理，但此乃妄加推測，不可成說。

   金門一民居屋頂鎮獸（圖6），頭似虎

尾類犬，但以虎形居多。馬祖一民居屋

頂鎮獸（圖7），甚難論斷，不過整體外

觀還是近虎形。屏東萬巒一民居，屋頂

置有數隻鎮獸，中脊與垂脊交會處者，

形象似虎似獅（圖8），形態介於具象與

抽象間，狀甚可愛，因不見獅鬃，仍

近虎。斜坡瓦片鎮獸（圖9），似獅似虎

又像貓或狗，尤其尾巴的短小與起翹類

犬，然大貌為虎。查金文〈獅虎敦〉、

〈師酉敦〉和〈祿伯戎敦〉裡的「虎」

字，最後一筆都像狗尾巴的起翹，可說

是虎。

黃飛虎坐騎是虎

　屋頂鎮物「黃飛虎」，指黃飛虎將軍

騎虎張弓射箭的陶塑像。所以稱「黃飛

虎」，乃根據《繪圖魯班經》的圖說

10。黃飛虎是周武王伐紂的大將軍，後

被姜子牙封為東嶽大帝。《封神演義》

乃民間傳頌的經典小說，書中敘述姜

子牙封神，所封神祇，深植民心，成為

信仰。魯班是民間工匠的祖師，春秋魯

國人，叫公輸班。《繪圖魯班經》雖是

明、清版本，但記載魯班的起造各法，

相宅祕訣，和靈驅解法等，因時間的環

境因素，可以確定所繪之圖，只有虎沒

有獅。

　仔細觀察與分析民居屋頂「黃飛虎」

坐騎形態（圖 1 0），並無任何獅形象的

特徵：坐騎無獅鬃，額頭有「王」字

或無。查魯班經的繪圖，坐騎的額頭

「王」字雖不清楚，但虎斑條紋明顯，

說明是虎非獅。鹿港有位收藏家，收藏

一尊廣東潮州的黃飛虎，不只具虎形

象，更清楚可見額頭上的「王」字（圖

12）。臺南另位收藏家，收藏廈門的黃

飛虎，也是虎形象（圖 1 1）。為什麼將

「黃飛虎」說成「風獅爺」？除了虎形

象看成獅形象外，與金門鎮風特有的風

獅爺混淆乃最大原因。導致後來學者的

加油添醋，將兩者分別稱之為「屋頂風

獅爺」和「村落風獅爺」。

　黃飛虎鎮宅，風獅爺鎮風；黃飛虎擺

屋頂，風獅爺置村口；黃飛虎是將軍騎

虎，風獅爺只是隻站立或蹲踞的獅。兩

者差異之大，如同天壤之別。

風獅爺是獅

　「風獅爺」，指村口可見或站立或蹲

踞的鎮獸，當然排除誤導為「屋頂風獅

爺」的黃飛虎。風獅爺是金門  ( 大金門 

)  特有的鎮風用的鎮獸，他處不見，就

連同旁島烈嶼（小金門），鎮風也只用

風雞或北風王。清光緒八年（1882年）

版的《金門志》裡，尚未發現記載有風

獅爺 11，依此推算，風獅爺乃屬近代產

物。金門歷經元、明、清大小戰亂，林

木幾乎被砍伐殆盡，應是有了風沙之苦

後，才有鎮風的石獅出現，「風獅爺」

的稱謂，當在清光緒八年之後。

　獅何以可以鎮風？就「雲從龍，風從

虎」、「龍行帶雨，虎行帶風」，與

「虎虎生風」的觀念，說明生風的是

虎，風隨虎而來，鎮風得找比虎更厲害

的獸，才可以剋虎制風。獅比虎更勇

猛，〈風獅爺研究〉一文中，列舉獅勝

虎的種種現象：如虎見獅子

則伏，豹見之而瞑，熊

見之而躍。如獅死，虎

豹不敢食其肉。如獅子

五色，而食虎於巨山之

岫等。並說虎有虎害，

獅則吉獸 12。獅為「萬

獸之王」勝於虎的「百

獸之王」，獅可制虎，

 8  屏東萬巒民居屋頂鎭獸
（1991年攝）

 9  屏東萬巒民居屋頂鎭獸
（1991年攝）

 10  台南安平黃飛虎
（2003年攝）

 11 福建廈門黃飛虎　私人收藏

 12 廣東潮州黃飛虎　私人收藏

 13  金門後水頭風獅爺
（2003年攝）

13



68

工 藝 深 角 度 ｜ P e r s p e c t i v e

因此成就了「風獅爺」，此等邏輯，似

可行。另一說法，《臺灣民藝造型》

把「風獅」當成「風師」解釋：「而

『獅』字原作『師』，因獅子傳入中國

後，先將原已有的『師』字為名，後來

才單獨作『獅』，何況閩南語『獅』讀

作 s a i，亦與『師』讀音相同，因此將

『風師』的形象擬作獅形，而為『風

獅』，在理論上並非說不通的。」13 

　獅虎的分辨，還是以有無獅鬃為主。

獅鬃指公獅頸部周圍包覆的一層鬃毛，

這是虎所缺少的。也由於風獅爺都是公

的，取陽為吉，所以不做沒有鬃毛的母

獅。就《金門風獅爺》一書調查所發現

的68尊，依圖片形象嘗試分析，幾乎都

是獅，都有鬃毛，如後水頭的風獅爺

（圖13）。若發現額頭有「王」字似虎，

只因為民間不忘虎文化，仍認為虎是保

護神，造成獅虎形象的融合，如湖下的

一尊風獅爺（圖19）等。

　金門先有廟前或官宦人家門前鎮衛或

鎮墓的石獅，後才有鎮風的石獅，因此

不能稱所有的石獅都叫「風獅爺」。烈

嶼西方聚落宅壁的石獸（圖16），很明顯

為巷口阻擋路沖，與風無關，牠的形象

似虎不似獅，如同石敢當上方的虎頭圖

像，應為虎，不是獅。再說，一般民居

禁忌使用與廟宇或宮殿相同的裝飾物，

風獅的使用，可以解釋如同廟宇的設置

物，乃為整個聚落公設，而非個人住宅

私置。

獸牌有虎有獅

　「獸牌」，在《繪圖魯班經》裡，並

無指出是何特定的獸。閩南與臺澎地區

看到的獸牌，有虎形象與獅形象。依虎

文化的風俗習慣與佛教獅神獸的宗教信

仰來源，虎當先於獅。虎形象的古老可

見於閩南的虎牌，和雲貴的吞口；獅形

象的後置流行於臺灣南部，尤其是臺南

安平的劍獅牌。

　獸牌的緣起，魯班經亦無說明。臺南

的劍獅牌，卻流傳來自鄭成功士兵的盾

牌。明《三才圖會》器用六卷，繪盾牌

形式有燕尾牌式、挨牌式、步兵旁牌、

騎兵旁牌四種，以騎兵旁牌近似於劍獅

牌。臺南的劍獅牌（圖14）圖樣為獅銜

劍，說法是士兵休息時將劍橫擱在獸

嘴。穿鑿附會，似有道理，但沒有引

據，無法印證。安平的獸牌以劍獅形象

居多，不過也發現劍虎形象（圖1），且

大多數獅頭上都有「王」字。往移民原

鄉走，澎湖獸牌獅鬃似乎不見，福建詔

安獸牌成了虎。中國雲貴地區的獸牌是

虎銜劍，或不銜劍，叫「吞口」，來

自於古儺面具，也叫「貓頭」、「恨

頭」，或是「老虎牌」，其中亦有成木

瓢狀者。《中國鎮物》說，「『吞口』

稱『老虎牌』，也許更能點畫其辟邪的

職能。從『吞口』的『怪獸』面目看，

大多與虎頭相像，而虎有噬鬼的『嗜

 14  台南安平劍獅牌（1991年攝）

 15  台南安平照牆（1988年攝）

 16  烈嶼西方宅壁石獸（2003年攝）

 17  屏東萬巒民居屋頂獸頭瓦鎮
（1988年攝）

 18  台南安平刀劍屏（1991年攝）

 19 金門湖下風獅爺（2003年攝）

14 15 16

19



6942

好』，因此，『吞口』的鎮辟對象主要

是鬼魅」。 14不銜劍的吞口張大嘴巴，

就如同黃飛虎的虎坐騎，或雲貴屋頂上

的瓦貓、四不像的張大嘴巴，噬鬼而非

吞風。

　臺南安平的獸牌，衍生為照牆（圖15）

與刀劍屏（圖 1 8），也都以劍獅為形象

（圖1），然額頭都有「王」字，說明獅

虎的相融，告訴自古的虎文化與後來的

佛教信仰關係密切。劍獅的口銜道教斬

妖魔的七星劍，明白表示民間對佛、道

的不分家。

　獸牌有虎有獅，但形象不宜與臺灣民

居的獸頭瓦鎮相混淆（圖17）。臺灣的獸

頭瓦鎮雖似獸面，但說是鬼頭更恰當。瓦

鎮是日治時期在臺灣本島發展出來，非

來自閩南原鄉。獸頭瓦鎮學日式屋舍屋

頂的鬼瓦既不是獅又不是虎，卻是日本鬼

面具。

結語

　閩南文化來自中原，包括閩南、金

廈、臺澎地區的民居鎮獸獅虎形象，是

獅是虎，溯因民間虎文化的風俗習慣、

佛教信仰的聖獸崇拜，和匠師刻意或無

意間的變形所致。民居鎮獸獅虎形象的

探討，分辨是獅是虎旨在學術的正本清

源，糾正誤導，阻止訛傳。尤其田野工

作者務必切記，「田野工作只能記錄當

時環境下的事與物，把遠古的物件行今

日的調查，也只能記錄處於現今的狀

況，但不能做遠古的訪談」。 15又田野

工作必須求其正確性，「求證透過兩個

途徑：一是同一個問題多問幾個人，二

是同一個問題不同時間多次問同一個

人」。 16現今田野報告，或坊間論述，

經常發現只問一個人只一次的訪談，就

論定事情的真偽，如此遺禍之大，可想

而知。在此次「閩南文化國際學術研討

會」裡，如何求取田野工作資料的正確

性，成為研討會上熱門的話題。

　民居鎮獸獅虎形象的論述，就獅虎形

象的緣起與辨識，加上田野工作的整理

與分析，可以確立幾點研究心得：

1. 鎮獸先有虎形象後才有獅形象。

2. 虎是民間的保護神

3. 虎形象來自古羌人帶來的虎文化。

4. 獅形象溯因佛教信仰的神獸崇拜。

5. 中國西南地區所說的「貓」是虎的小名。

6. 民居屋頂鎮獸是虎。

7. 黃飛虎坐騎是虎。

8. 風獅爺是獅。

9. 獸牌有虎有獅。

10. 虎是噬鬼獅是守衛。

11.獅虎形象的融合乃虎文化的承襲與優勢。

註釋

 1    曹振峯，〈中國的虎文化〉，《漢聲》民俗系列20，臺北：漢聲雜誌社，
1989，頁34。

 2 曹振峯，〈中國的虎文化〉，頁36。
 3  曹振峯，〈中國的虎文化〉，頁31。
 4  曹振峯，〈中國的虎文化〉，頁32。
 5  王從仁，《虎》，臺北：世界書局，1995，頁38。
 6  馬書田，《華夏諸神‧佛教卷》，臺北：雲龍出版社，1993，頁7。
 7  馬書田，《華夏諸神‧佛教卷》，頁67。
 8  莊伯和，《中國造型》，臺北：光華畫報雜誌社，1989，頁「獅子」。. 
 9  陶思炎，《中國鎮物》，臺北：東大圖書公司，1998，頁201。
10  午榮、章嚴，《繪圖魯班經》，新竹：竹林書局，1976，頁18。
11 莊伯和，《臺灣民藝造型》，臺北：藝術家出版社，1994，頁18。
12 莊伯和，《臺灣民藝造型》，頁23。
13 莊伯和，《臺灣民藝造型》，頁21。
14 陶思炎，《中國鎮物》，頁196。
15  高燦榮，〈黃飛虎不叫風獅爺〉，《臺灣工藝》第34期，南投：國立臺灣工藝
研究所，2009，頁18。

16  高燦榮，〈黃飛虎不叫風獅爺〉，頁18。

參考書目

午榮、章嚴，《繪圖魯班經》，新竹：竹林書局，1976。
王從仁，《虎》，臺北：世界書局，1995。
金言石編，《中國古代工藝圖案》，臺南：大行出版社，1972。
馬書田，《華夏諸神‧佛教卷》，臺北：雲龍出版社，1993。
  高燦榮，〈黃飛虎不叫風獅爺〉，《臺灣工藝》第34期，
2009/08，頁14-18。
陶思炎，《中國鎮物》，臺北：東大圖書公司，1998。
莊伯和，《臺灣民藝造型》，臺北：藝術家出版社，1994。
莊伯和，《中國造型》，臺北：光華畫報雜誌社，1989。
莊伯和，《民俗美術探訪錄》，臺北：藝術家出版社，1995。
陳炳容，《金門風獅爺》，臺北：稻田出版社，1996。
陳綬祥主編，《中國民間美術全集》，臺北：華一書局，1994。
  曹振峯，〈中國的虎文化〉，《漢聲》民俗系列20，1989，頁
6-39。

17

18




