
12

文．圖／謝宗榮 Hsieh Tsung-jung（民俗藝術研究者）

Unfolding the Beauty of Paper: An Aesthetic Account of Pasted-
Paper Sculpture

繽紛絢麗的臺灣糊紙工藝

由於取得便利、可塑性高，紙張自古至今孕生出了多種紙藝類別，而糊紙工藝因為技法豐富、藝術性強

且多半與民間信仰習俗相關，又為其中別具一格者。本文從糊紙工藝的文化背景、類型與功能、技法與

藝術特質等三方面進行分析，藉以概呈此源遠流長之紙藝類別的民俗美學特點。 

Widely used and easily handled, paper as a craft medium has given rise to a variety of craft 

performances, among which pasted-paper sculpture is one of the most technically sophisticated, 

artistically imaginative categories that are rooted in folk religion. Focusing on the cultural background, 

types and functions, and techniques and aesthetic characteristics of pasted-paper sculpture, this analysis 

aims to offer an aesthetic acount of the age-old craft category.  

　糊紙工藝又稱為紙紮工藝，從事糊紙

工藝的匠師則被稱呼為「糊紙師傅」或

是「糊紙仔」，而匠師行內則稱呼這門

工藝為「紙路」。在臺灣眾多的傳統工

藝中，由於糊紙工藝的製作，大都與信

仰習俗有關，並且具有相當鮮明的儀式

功能：一方面，為了因應儀式的需要，

使用最簡單的材料而且能在最短的時間

完成；另一方面，一旦儀式結束之後，

隨即付之火化，鮮少被保存下來，故對

一般民眾來說，總是存有一種濃厚的神

祕感。此外，由於糊紙工藝主要的市場

是喪事儀式，因此一般民眾難免對它存

有忌諱的態度，再加上環保意識抬頭，

大型糊紙之火化不易進行，也使得這一

項特殊的傳統工藝有被漠視而逐漸衰微

之趨勢。

　在現代社會中由於紙張取得容易且

具有可塑性高之特性，也使紙張成為傳

統工藝中常見的材料，並發展成為豐富

多元的紙藝藝術。紙藝的運用層面相當

廣，從最上游的造紙開始，以至於印刷

（版印）、摺紙、剪紙、糊紙等，其中

尤其是糊紙工藝一項，以其運用多樣化

的工藝技法並具有較高的藝術性，而成

為民間藝術中十分特殊的類型。

臺灣傳統習俗文化中的糊紙工藝

　紙張的製作與使用是人類歷史上最重

要的發明之一，對於文明的發展產生了

巨大的影響，透過紙張之運用，人們

得以十分便利地透過文字、圖像來傳播

知識，也快速轉變了人類社會的生活形

態。紙張在傳統漢人社會中一向被視為

是古代聖賢所創造的神聖之物，昔時人

們的態度總是敬謹面對，迄今臺灣民

專題企劃  　 再訪臺灣傳統工藝美學

1



1343

間仍流傳有「敬字惜紙」的習俗；此

外，由於民間相傳紙張為東漢時期的

蔡倫所發明，因此也將蔡倫奉祀為造

紙業的祖師爺，當代臺灣的金銀紙製

造業仍有奉祀蔡倫為「行業守護神」

的信仰。

　在古代被視為神聖之物的紙張，在

普及之後也成為多元化發展的工藝媒

材，並發展出類型豐富的紙藝藝術。

而在品類眾多的傳統紙藝中，除了版

印、剪紙、摺紙之外，就屬糊紙工藝

在造型與技藝運用方面最為豐富，並

且因為糊紙多與祭祀有關而具有極為

獨特的神秘感。及至資訊快速發展的

當今二十一世紀社會，一提到糊紙工

藝，一般人總難免會聯想到喪事中燒

給亡者的「紙厝」，而這也是臺灣漢

人社會中歷史相當悠久的生命禮俗之

一。

　古代文獻中有關糊紙工藝的記載並

不多。關於糊紙工藝的起源，已故

藝術家席德進認為「燒紙人」可能

是從中國古代習俗演化而來的，是古

代陪葬用的「俑」之轉化，在唐代時

紙張大量使用之後代替了陶俑之類的

明器而流傳下來 1。此說是否確切？

由於不易獲得相關史料的印證故已難

以得知，但以傳統漢文化生命禮儀中

的喪禮習俗來說，一般百姓無法如公

孫貴冑般，在埋葬時使用大量的陶俑

陪葬，故代之以紙俑，這是可以理解

的；至於以燒化來代替埋葬，則是傳

統將物品由此界（陽界、人間）轉送到

他界（幽界、天界）所慣用的方法。

　明末清初閩粵漢人移民臺灣之後，

也將傳統以祭祀為主的糊紙工藝傳

來，逐漸成為臺灣漢人社會中常見的

傳統工藝之一，其中尤其以喪禮中的

糊紙厝最為普遍。清道光、咸豐年間

的臺灣府學訓導劉家謀（1846-1853）

在其一首七言絕句詩〈海音詩〉寫

到：「搆屋空糜十萬錢，化為灰燼亦

堪憐！飄流多少加鴒仔，何處棲身覓

一廛？」並在詩後註解說：「親喪禮

佛，必糊紙屋焚之；屋中器物悉備，

雕鏤之精、繪繡之美，常費百餘緡。

內地無業窮民，每附兵船渡海；久而

不歸，曰『加鴒仔』。」詩中所描寫

 1  2 0 0 4年傳藝文昌祠慶成法會
中，供奉於前殿龍門外的山神紙

像，為道場主要的守護神。

 2  2 0 0 4年傳藝文昌祠慶成法會
中，供奉於廟前的糊紙工藝。大

士爺（中）職司監管孤魂，寒林

院（右）、同歸所（左）供孤魂

棲止。

 3  2 0 0 4年傳藝文昌祠慶成法會
中，供奉於前殿虎門外的土地神

紙像，與山神共同守護道場。

2

3



專題企劃  　 F e a t u r e．再訪臺灣傳統工藝美學

14

專題企劃　   工藝動起來

的即是清代中葉臺灣民間喪禮燒紙

厝的習俗。在劉家謀的眼中，清代

中葉的臺灣民家只要稍有餘裕者，

在喪禮中除了做佛事功德之外，必

定耗費鉅資僱請匠師糊製豪華的紙

厝，卻在喪禮中火焚化為灰燼，相

對於「加鴒仔」（即俗稱的「羅漢

腳」）這類無處棲身的遊民來說，

形成了貧富不均的極大的對比，詩

文雖然具有深刻的諷刺社會民風之

用意，不過卻也同時反映出當時臺

灣民間喪禮中重視糊紙工藝的民俗

概況。

　喪禮中的紙厝民間通稱「靈

厝」，是大多數糊紙匠師賴以餬

口的主要生計，不過相對於喪禮

糊紙來說，臺灣民間醮典與大型

法會中所見到的醮事糊紙，除了是

更為熱鬧而富有民俗趣味的糊紙工

藝之外，由於需要呈現更多的糊紙

功夫，因此也是糊紙匠師最為看重

的糊紙工藝。在日治初期成書的

《安平縣雜記》的〈工業〉篇中，

作者曾對於百年前臺南地區的糊紙

藝師加以詳細描述：「糊紙司阜：

以竹蔑為骨，紙根縛之，然後用各

色花紙、白紙糊成紙厝、樓閣及亡

者形象，一切奴婢、跟隨僕從及紙

轎等樣，撤靈後在曠場燒化，備亡

者冥間之用。又喪事延僧道超度亡

魂，俗名『做功德』；撤靈過旬，

必糊四金剛及庫官、庫吏、功曹

等。又里社區街建醮，糊八仙、八

騎，朱衣金甲。若做七七四十九天

大醮，糊二十八宿星君神像，均資

其手。」這也是眾多臺灣相關方志

中，較為詳細地提到糊紙工藝的重

要史料。

　20世紀70年代時，席德進曾記錄

了一位在艋舺從事糊紙的匠師的說

 4  嘉義民雄的紙糊大士爺為臺灣少見的坐姿
造型，其頭部可活動。

 5  六尺高的紙糊大士爺，常見於臺灣宮廟普
度法會中。

 6  小型神紙像太上老君（中）、張天師
（右）與玄天上帝（左），在醮典中被供

奉於內壇。

4 5



1543

法：「臺北市平均一天死兩三百

人，大約二十個死人家中，有一個

要做靈厝的，全市糊紙店約二十

家，艋舺有四家。 2」時至當今，

除了主要都會地區由於禮俗之變遷

或環保因素的限制之外，臺灣糊紙

工藝的情況其實與《安平縣雜記》

作者所見一百多年前的情形相去並

不遠，足見民間信仰工藝堅持傳統

之保守性格。

類型與功能多元的臺灣糊紙

工藝

　不論是喪事中的紙厝或是醮典法

會中的醮事糊紙，其存在的目的都

和信仰、祭祀等習俗具有密切關

係。而在信仰習俗中，糊紙工藝的

主要功能乃是在祭祀活動中做為一

種具體的媒介，因此，若是要考察

其類型與功能，就可以根據祭祀

「性質」的不同而區分為「紅事」

糊紙與「白事」糊紙兩大類型，而

這也是臺灣傳統宗教習俗、生命禮

俗中，區分祭祀性質的主要觀念。

所謂「紅事」就是以「度生」為主

的法事，目的是為民眾進行祈福、

解厄，而「白事」則是以「度亡

（度死）」為主的法事，目的在超

度亡者。因此，根據祭祀性質的需

求差異，糊紙工藝也可區分為紅事

用糊紙與白事用糊紙兩大類。紅事

糊紙主要見於民間祭神、建醮、普

度和各種喜慶類的生命禮儀行事

中，以及各種驅煞、補運等法事

中，品類十分眾多；而白事糊紙則

專指喪事或「做功德」法事所用的

各種用品，品項較為單純。

　由於紅事糊紙工藝的品種類相當

眾多，因此又可細分為神祇祭祀

用、喜慶用、驅煞補運用等三大

類。祭祀神祇用的糊紙品項最多，

如祭祀禮儀中暫時供奉天公、三界

公或上界神明的燈座；醮典、法會

中代表神明的各種神像，常見的如

道教三祖（太上老君、天師真人、

玄天上帝）、王爺、大士爺、普陀

岩，以及山神土地、護壇官將之類

的「帶騎」紙像；請神暫駐所用的

宮殿，如三清宮、三界亭，以及供

奉孤魂滯魄的寒林院、同歸所、沐

浴亭；普度放水燈儀式中接引水面

孤魂的水燈頭；普度送孤儀式中送

孤魂超生的法船；法會中供給孤魂

享用的金山、銀山、錢山、衣山；

宮廟慶成中所供奉的龍神、六秀

（獸）山（上有青龍、白虎、朱

雀、玄武、勾陳、螣蛇紙像）；以

及王船祭典中送王遊天河所用的王

船等等。喜慶所用較為常見的有成

年禮中所用的七娘媽亭；結婚拜天

6



專題企劃  　 F e a t u r e．再訪臺灣傳統工藝美學

16

專題企劃　   工藝動起來

公時所用的燈座，以及昔時祝壽用

的八仙獻壽、福祿壽三仙紙像等。

驅煞補運所用的紙糊工藝品，主要

有祭煞用的白虎、天狗、五鬼與關

限城，以及補運用的替身紙像等。

　相較於這些品類眾多的紅事糊紙

工藝來說，白事所使用的糊紙工藝

主要為喪禮以及做功德法事兩種用

途，品類則較為簡單。首先是在喪

禮中代表亡者的魂身人像與侍者紙

像；燒化給亡者在靈界居住的靈

厝；供亡者乘坐的魂轎或轎車；以

及各種供亡者使用的各種日用器

物，如服飾、電話等。其次為做功

德法事中所用的糊紙，常見的有

「做旬」以及「打城」法事所用的

紙城、 與功曹庫吏紙像等。在這

些白事糊紙工藝品中，靈厝不論在

體量上或做工上都較為繁複因此也

最受到重視。靈厝的用途主要是燒

化給亡者在陰間居住使用，因此早

期在屋厝的造型上多模仿傳統漢式

建築的式樣，日治時期之後則出現

西式洋樓造型的靈厝。而在靈厝內

部的配置方面，通常會由匠師自行

安排，但雇主有特別需求時則根據

其需求來配置家具和景觀。

　以醮事功能為主的紅事糊紙工藝

雖然沒有白事糊紙運用得多，但卻

是最受矚目的糊紙工藝。在品類眾

7

8

9 10



1743

 7  小型紙像製作過程，由左至右次第完成。
 8  建醮、普度中接引水面孤魂的水燈頭。
 9  醮典、法會發表科儀中，道長為紙糊神像開

光。

 10 普度法會結束後，火化大士爺送孤。
 11  宮廟普度法會中，用以超度孤魂的紙糊法船。

多的紅事糊紙工藝品中，以建醮、

法會中所見的各類神像和宮殿最受

民間重視，尤其是醮典時供奉於醮

場之外或普度場上的大士爺和各種

帶騎紙像更是糊紙工藝精緻的呈

現。由於大士爺的造型特殊常吸引

信眾的目光，而帶騎神像中神祇坐

騎的各種神獸種類各異，常見有

獅、虎、豹、象、龍、鳳、麒麟、

四不像等，又講究其形體與姿態，

製作時需要一定水準的技藝與經

驗，常成為民間評定匠師「功夫」

高低的主要標準，因此也倍受糊紙

匠師所重視。由於建醮、等法會祭

典儀式中之所使用的糊紙神像與宮

殿等，主要用以暫時性供奉所奉請

之神祇，一旦儀式結束之後就必須

奉送神祇返回。因此，以糊紙工藝

來製作可以方便迅速燒化，所費也

較為經濟。另一方面傳統信仰認為

紙糊神像有容易「入神」的特點，

因此可以達到請神快、送神也快的

目的，尤其是鬼王、瘟神、五鬼之

類的煞神更有快速送神的需要。由

於紙糊神像在儀式期間都被信眾視

為神祇之化身，故在儀式開始之時

通常都會經由開光儀式賦予聖靈，

也反映出民間藉形賦神的信仰觀

念。

　白事糊紙工藝的品類雖然較為單

純，但由於死亡是人生最終的大

事，再加上臺灣民間一向有「慎

終」的觀念，因此喪事所用的糊紙

工藝品需求也較高，常成為糊紙匠

師最主要的生計來源。近十餘年

來，由於各縣市政府推行環保政

策，影響之下，主要都會地區在喪

事時，所使用糊紙工藝品已較昔日

減少許多。不過在臺灣許多鄉間地

區，在喪禮中糊紙厝的情形仍舊十

分普遍，甚至因為經濟的富裕，使

得靈厝在形體、做工方面有更加龐

大、豪華的趨勢。

民俗趣味濃厚的臺灣糊紙工藝

　糊紙工藝所使用的技術主要為紮

縛與糊貼，故民間稱為糊紙，而工

藝學上則稱為紮作，所運用的工藝

11



專題企劃  　 F e a t u r e．再訪臺灣傳統工藝美學

18

專題企劃　   工藝動起來

技巧主要有紮、剪、糊，以及相關

的版印、彩繪等。在製作過程中，

除了整理竹材使用刀具，以及裝飾

時使用剪刀剪紙花之外，全程均由

匠師徒手進行而不再藉助任何工

具。糊紙工藝所使用之竹材以麻竹

為主，製作過程從竹材的處理開

始，先將竹子初步加工成細竹條或

竹蔑，然後再視所要製作的物品形

體，用紙條（或玻璃紙條）與糨糊

紮縛竹條做為骨架；完成基礎骨架

之後再用粗紙（馬糞紙）黏糊在骨

架之上以糊塑外型，成形之後再以

色紙與各種剪紙紙花或事先印製的

畫片來裝飾，最後再針對細部加以

收拾即完成製作。以小型紙糊神像

的製作為例，其次序如下：一、以

竹枝紮縛為神像身軀骨架（包含座

椅）；二、以紙糊製神像身軀、四

肢並安置事先模塑成形的頭部；

三、在神像身軀四肢外穿著服裝；

四、為神像安鬚髮、頭飾與戴帽

冠、安持物。

　由於糊紙工藝成品在使用之後終

要火化於無形，且如喪事中所用之

諸糊紙品，均需在短時間之內完

成，故在製作的工序上方面，在眾

多工藝品類中是較為簡單的一種，

製作過程所需要的時間也不多。因

為必須因應快速供應交件的需求，

又得兼顧工藝品的造型與做工，故

糊紙工藝比起其他信仰相關的工藝

品來說，更講究匠師手上的功夫。

也因為這種特殊的功能與需求，使

得糊紙工藝品在顏色方面多偏用鮮

豔、對比強烈的色調，亦即使用高

12

13

14

 12  醮典、法會中，封存疏文的方函（左）
與職司傳遞疏文的騎馬功曹使者

（右）。

 13  代表亡魂的魂身紙像
 14  供亡魂乘坐的魂轎
 15  供亡魂死後所居的大型傳統漢式靈厝。



15

彩度、高明度的紙張與色彩，來賦

予作品的視覺基調。不過在同樣是

對比強烈的色彩運用中，由於作品

用途之差異，也在顏色使用上略有

不同之風格。建醮或補運之類的紅

事糊紙，所用的糊紙品常使用紅、

綠、金、黃等彩度高的顏色以顯現

出其喜氣，也反映出臺灣民間喜愛

熱鬧的民俗心理。而白事糊紙中所

使用的糊紙品，其顏色雖然也是具

有對比強烈的特色，但其色調一般

多偏冷，如靛、白等低彩度者，除

非亡者之陽壽超過八十歲，一般稱

之為「喜喪」，方才使用較多以紅

色為主的鮮豔色彩。

　糊紙工藝與傳統祭祀習俗與生命

禮俗間有密切之關連，其功能主要

應付臨時性的祭祀行為，最終並藉

由火燒來達到轉化的目的，因此不

免予人濃厚的神秘感。由於糊紙工

藝之運用與宗教信仰關係密切，因

此許多重要的糊紙都必須經過「聖

化」的儀式，尤其是神像類的糊

紙，就如同常見的木雕神像一樣，

須經由道士、法師以儀式「開光」

賦予神靈才能供奉。而供給亡者居

住的紙厝，也須經由「入厝」儀

式，並附上「房契」，亡者才有辦

法接收、居住。儀式化的過程使得

單純的糊紙轉化為聖化之物，這也

是糊紙工藝和其他傳統工藝最大差

異之一。

　源於臺灣民間特別重視對神、鬼

與祖先的祭祀，因此也十分重視與

祭祀相關的工藝品。一般民眾在面

對紅事的建醮、法會等重要祭典，

或是白事的喪禮、做功德之類的生

命禮俗，莫不盡其所能以最精緻的

工藝品，來表達敬鬼神與慎終的信

仰心理。在眾多祭祀工藝品中，糊

紙工藝由於使用的時間短暫，而且

大都必須在儀式結束之後燒化，更

需具有能快速製作的特點，因此就

逐漸演變成用糊紙來做為主要技術

的特殊工藝，使得糊紙工藝品形成

造型特殊、顏色對比強烈的主要特

色，也相當忠實地反映出臺灣民間

普遍所具有的民俗趣味與審美特

質。

註釋

1  席德進《臺灣民間藝術》，臺北：雄獅圖書公

司，1991年（10版），頁96。

2 席德進《臺灣民間藝術》，頁96。

1943




